
ٔ 
 

 

 عبد الله أوجلان

 

 القضايا الاجتواعيت

 

 هقتطفاث هي هزافعت سىسيىلىجيا الحزيت

 

 

 

 

 الاجتماعية العلوم بحوث لجنة منشورات
 



ٕ 
 

 

 القضايا الاجتواعيت

 عبد الله أوجلاى

 هقتطفاث هي هزافعت سىسيىلىجيا الحزيت

 

 

 

 

 هٌشىراث لجٌت بحىث العلىم الاجتواعيت

www.facebook.com/Lekolinen Civaki 

zanistencivaki@gmail.com 

7102 

 

 

 

 

 

 



ٖ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 القضايا الاجتماعية

  نعبد الله أوجلا



ٗ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



٘ 
 

 مدخل

المحال تقٌٌم فرص الحل لأٌة قضٌة متعلقة بالمجتمع بما ٌلٌق بها، من 

دون استٌعاب الأواصر والقوة الكامنة بٌن مستوى ذكاء النوع البشري 

والمرحلة الاجتماعٌة الخاصة به. إن قٌاس الطاقة الكامنة لمستوى الذكاء فً 

ربما  مرحلة الإنسان كنوع، قد ٌكون موضوعَ مضاربة من حٌث البداٌة، أو

لا ٌكون. ولكن، إننا وجهاً لوجه أمام ذكاء مختلؾ جداً، وٌتبٌن ذلك بوضوحٍ 

لا تشوبه شاببة من خلبل ظاهرة الحرب السابدة طٌلة التارٌخ البشري، 

والتً بلؽت بالبٌبة إلى حافة الدمار الكامل فً ظروفنا الراهنة. وتتضح 

اعً بمجرد الاقتصار استحالة سد الطرٌق أمام الدمار الأٌكولوجً والاجتم

على التحلٌلبت الطبقٌة، والوصفات الاقتصادٌة الجاهزة، والتدابٌر السٌاسٌة، 

والتراكمات الأعظمٌة للسلطة والدولة. بل وكؤن ذلك مبرهَن فعلبً. ساطع 

 مدى حاجة القضٌة لتناولٍ أكثر جذرٌة.

أقول لا شك أنه تم التركٌز دوماً على قوة العقل طٌلة العصور. وأنا لا 

شٌباً جدٌداً هنا، بل أسعى للتبٌان أنّ لفت الأنظار إلى جانبٍ مختلؾٍ من 

العقل بات مهماً أكثر من أي وقت مضى. الروابط بٌن العقل والمجتمع 

بابنة. واستحالة تطور العقل دون تطور المجتمع، إنما هو أمر ٌدركه كل 

ضمن أٌةِ شروطٍ  راصدٍ عادي للتارٌخ. الأمر الواجب استٌعابه أساساً هو:

اعتَرَؾَ الوجودُ الاجتماعً بشرعٌةِ العقل. إن دمار البٌبة والمجتمع الناجم 

عن الأرباح الطابلة المروعة التً تجنٌها الحداثة الرأسمالٌة بوساطة "العقل 

الرمزي"، وبالأخص مع سٌادة الرأسمال المالً العالمً فً العصر القرٌب؛ 

من شروط الشرعٌة الاجتماعٌة. وبالعربً  لا ٌمكن فهم مبرراته بؤي شرطٍ 

الفصٌح، أي شكلٍ من أشكال المجتمع الأخلبقً والحر والسٌاسً، لا ٌمكنه 



ٙ 
 

المصادقةَ على نهبِ واستؽلبلِ "العقل الرمزي". حسناً، كٌؾ، وبوساطة أٌةِ 

قَت سدودُ الشرعٌة الاجتماعٌة إرباً إربا؟ً ومقابل قوة  ٌدٍ أو ذهنٌةٍ أو أداة، مُزِّ

ٌَعود دور البناء والترمٌم والتقوٌم؟ وبؤٌةِ قواعد ذهنٌة  العقل التدمٌرٌة، لِمَن 

وأدوات ملموسة تَتجسد مسإولٌة تطبٌق هذا الدور؟ هذه القضاٌا مصٌرٌة، 

 وتنتظر ردودها بكل تؤكٌد.

تبرز جمٌع الانطلبقات الفكرٌة الهامة على مر التارٌخ كثمرةٍ لمرحلتٌَن: 

جرٌان النظام فً مجراه، والرفاه الاجتماعً المُقنِع،  فالمراحل التً شهدت

وؼٌاب المشاكل الكبرى؛ إنما تعكس تطورها الفكري بمنوال مشابه. إنها 

مة  الأفكار التطورٌة، الواهبة للرفاه، والقلٌلة المشاكل. بالتالً، فهً مُطَعَّ

لمشاكلَ بالأمن والاستقرار، وتتحدث حفظٌاً عن الدٌمومة والثبوت، وتَعتَبر ا

عَرَضٌةً مإقتة وسرٌعة الزوال. كما أنها تتناول الطبٌعة الأولى بالأؼلب، 

 فً حٌن لا تود النقاش حول الطبٌعة الاجتماعٌة.

أما المراحل التً تشهد الانسداد فً النظام، وعجزه عن السٌر كالسابق، 

المراحل فالأفكار فٌها مثقلة بالمشاكل، وتتناول الطبٌعة الثانٌة بالأؼلب. هذه 

هً نفسها التً تتسارع البحوث الدٌنٌة والفلسفٌة الجدٌدة خلبلها. حٌث ٌتم 

البحث عن الخلبص من المشاكل من خلبل الأفكار الجدٌدة، أي البحوث 

 الدٌنٌة والفلسفٌة

فنا على المشاكل  ٌُعَرِّ مثلما أن رصد تارٌخ الفكر ضمن آفاقه التارٌخٌة 

ر حتى النخاع بوطؤةِ أبعادِ المشكلةِ الاجتماعٌة، فمن المحال ألا نشع

 المتضخمة جداً أثناء رصدنا لمجتمعَنا الراهن.

إنً أسعى للتفكٌر دون الالتزام بعلم الاجتماع الأوروبً المركز، إدراكاً 

ٌَحكُم على هذا وللضرمنً  رة القصوى  لهذا النمط. لا شك أن البعض س

النمط الفكري بكونه بسٌطاً ومنحرفاً عن العلوم الاجتماعٌة. لكنً لن أكترث 



7 
 

بهذا الحكم. فعلم الاجتماع الأوروبً المركز مفعم فعلبً برابحة الهٌمنة 

ٌُدرِجه تحت السٌطر ًَّ مسٌطراً أو  ٌَجعَلَ المعن دَ أن ما والتحكم. فإما أن  ٌْ ة. بَ

ٌلزمنا هو كٌنونة الذات الدٌمقراطٌة، والمشاطرة العادلة. بٌنما علم الاجتماع 

الأوروبً لٌبرالً بمضمونه. إنه أٌدٌولوجٌة بِحَدِّ ذاتها. لكنه أخفى واقعه هذا 

لدرجةِ إبدابه القدرة على لإعجاب بؤفكار منتقدٌه العظام المعارِضٌن له؛ 

علٌا فً التوفٌقٌة المتمفصلة. إنً واعٍ لعدمِ وجودِ عارضاً بذلك مهارته ال

ٌِّز لقوتً فً التحلٌل، كً لا أجَعل من  خٌارٍ أمامً سوى تطوٌر الفارق المم

ذاتً ضحٌةً لتلك التوفٌقٌة. لكن هذا الموقؾ لا ٌعنً مناهضةَ أوروبا. ذلك 

ر  أن مناهضة أوروبا أٌضاً جزء من الفكر الأوروبً المركز. بل أطوِّ

قفً انطلبقاً من القناعة بكون أوروبا كابنة فً الشرق، والشرق كابن فً مو

أوروبا، ومدركاً أيٌّ من قٌمنا كونٌة شاملة. فالعدٌد من قٌم أوروبا هً عبارة 

رة لقٌمنا الذاتٌة. علٌنا الإدراك بؤفضل الأشكال  عن الحالة الراهنة والمُطَوَّ

اهضة أوروبا، باتوا من لنقطة أخرى، ألا وهً أن أؼلب المنادٌن بمن

الموالٌن الأكثر تخلفاً للٌبرالٌة الأوروبٌة. وممارساتُ الاشتراكٌة العلمٌة 

 والتحرر الوطنً ملًء بهذه الأمثلة.

رت تجارب الاشتراكٌة العلمٌة لكل من ماركس وأنجلز  كانت قد طُوِّ

 كَحَلٍّ للمشكلة الاجتماعٌة القابمة فً عهدهما. وكانا مإمنان بذلك من

الصمٌم. أي أن إٌمانهم كان تاماً بشؤن تعارٌفهم للمشكلة، وقٌامهم بذلك 

بتحوٌل الرأسمالٌة إلى مصطلحٍ على شكلِ نظام، وكٌفٌة وجوبِ الحل لدى 

الوصول إلى النظام الاشتراكً. وهكذا، كانت "الاشتراكٌة العلمٌة" التً 

راها ضماناً لذلك. لكن التارٌخ تطور بمنوالٍ مختلؾ. والٌوتوبٌاوٌون  طَوَّ

السابقون لهم أٌضاً كانوا ٌحملون آمالاً مشابهة. كما كانت آمال لٌنٌن من 

الثورة الروسٌة مختلفة. والعدٌد من الثوار الفرنسٌٌن أٌضاً كانوا قد أصٌبوا 

بخٌبةِ أملٍ كبرى. وكانت الثورة ابتلعت الكثٌر من فلذات كبدها. وأؼوار 



8 
 

ؤة بالأم ثلة الشبٌهة. علماً بؤن محلِّلً المشكلة كانوا التارٌخ السحٌقة معبَّ

 ٌتحركون بإٌمانٍ لا ٌتزعزع ووعًٍ تام.

وهذا ما ٌعنً أنه ثمة أمور ناقصة وخاطبة فً تجاربِ تعارٌؾ 

وتحلٌلبت المشكلة الاجتماعٌة، حتى تمت معاٌشة الانحرافات الفادحة، بل 

رنا تكراراً ومِراراً ومثلما ذك –والتطورات المعاكسة أٌضاً. أي أن المسؤلة 

لٌست قلة الجهد أو التمرد أو الحرب. فكل ذلك موجود، بل وربما ٌزٌد  –

كثٌراً. هذا النوع من المبررات تحثنً على توخً الحٌطة والحذر الفابق فً 

موضوع تعرٌؾ وتحلٌل المشكلة الاجتماعٌة. وإنْ كنا نَعً كٌفٌة استخلبص 

ر ذكرى البطولات الجَسٌمة؛ فٌنبؽً أن العِبَر من التجارب المخاضة، وتقدٌ

 تكون الخطوات التً سنخطوها مفعمة بالعِبَر والاحترام.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 التاريخيية المجتمع تعريف قض - أ

موضوع المشكلة الاجتماعٌة عنوان مختلؾ، لا ٌهدؾ إلى عرضِ تارٌخِ 

ٌُراد –السلطة  تجربتُه هو سردٌ  الاحتكار، ولا ٌناقش الحلَّ الدٌمقراطً. ما 

للمشكلة الاجتماعٌة ضمن نطاقِ مسارها المعاش نظرٌاً وعملٌاً. وأنا على 

قناعةٍ بؤنه سٌساهم فً حل المشكلة. لا أقول أنً لم أتطرق بتاتاً لهذا 

الموضوع حتى الآن، حٌث تناولتُه كثٌراً بشكلٍ متجزئ. ولكنّ طرحه كُلبً 

 اٌة.متكاملبً، سٌكون تعلٌمٌاً ومفٌداً للؽ

إن التساإل عن كٌفٌة تعرٌؾ المشكلة الاجتماعٌة ٌدعو للتفكٌر. فبعض 

الأفكار ترى المشكلة فً البإس الاجتماعً، وبعضها فً ؼٌاب الدولة، 

وقسم آخر منها فً الضعؾ العسكري، وأخرى فً أخطاء النظام السٌاسً، 

ي الأخلبقً. وربما ٌست رَدِّ حٌل العثور ومنها من ٌراها فً الاقتصاد أو التَّ

ٌُعَدُّ مشكلة. قد تتواجد الجوانب الصحٌحة فً  ًٍّ واحدٍ لا  على حقلٍ اجتماع

جمٌع تلك الآراء، لكنها بعٌدة عن عكسِ جوهر المشكلة. فما أراه أكثر معنىً 

هو عرض المشكلة الاجتماعٌة على أنها الإخلبلُ بالدٌنامٌكٌة الأساسٌة 

 للمجتمع، وخَرقُها.

جعلِ إخراجِ المجتمع من كونه مجتمعاً القضٌةَ  إنً أعتقد بضرورةِ 

دَةِ لمجتمعٍ ما، والتً  الأساسٌة. الأمرُ الأول هنا ٌتجسد فً وجود القٌم المُحَدِّ

تُنشِا وتتصور وجودَه الاجتماعً. إنً أتحدث عن الموضوعِ الذي أسمٌناه 

ك وكٌنونةَ الوجودَ بذاته. وثانٌاً، أتحدث عن التطورات التً تُخرِجُ كٌنونته تل

وجوده من ماهٌتها، وتُزٌل أساسَ وجودِه من الوسط. وإذا كان كِلب الأمرٌَن 

مُعاشان بشكلٍ متداخل، فهذا ٌعنً أنه ثمة قضٌةٌ اجتماعٌة كبرى. بالتالً، 

إذا قَضَت حقبةٌ جلٌدٌة على جمٌعِ الكلبنات فً العهدِ الكلبنً، فلب نستطٌع 



ٔٓ 
 

طبٌعٌة خارجة عن إرادتنا. ولكً تكون نعتَ ذلك بالقضٌة، لأن الكوارث ال

ؾْ  دِ الإنسان نفسه. فحتى المشكلة الأٌكولوجٌة لم تُعَرَّ ٌَ قضٌة، ٌنبؽً خلقها بِ

بؤنها قضٌة، إلا عندما تشكلت بٌد الإنسان. إذن، والحال هذه، فإرجاعُ 

كة للمجتمع من دعابمه،  القضٌة الاجتماعٌة الأولٌة إلى القوى المدمِّرة والمفكِّ

 إدي بنا إلى تعرٌؾ سلٌم.سٌ

إنً أجد احتكار رأس المال والسلطة فً صدارةِ هذه القوى. ذلك أنهما 

ان المجتمع من ركابزه، كونهما من حٌث المضمون  القوتان اللتان تَرُجَّ

تعنٌان نهبَ وسلبَ فابضِ القٌمة. من الآن فصاعداً، سوؾ أسَُمًّ احتكار 

ولتسلٌط الضوء أكثر على الموضوع، رأس المال والسلطة معاً بالاحتكار. 

سٌكون من المفٌد تعرٌؾ حالة المجتمع الطبٌعٌة والاعتٌادٌة الخالٌة من 

المشاكل. فإذا كان المجتمع قادراً على تشكٌل بنٌته الأخلبقٌة وسٌاسته 

ٌّة، فبمستطاعنا وصؾ حالته بحالةِ المجتمع الاعتٌادٌة أو الطبٌعٌة، أٌاً  بِحُرِّ

شكل الجماعة التً ٌحٌا فٌها. كما بالمقدور تسمٌته بالمجتمع كان مستوى أو 

المنفتح أو الدٌمقراطً. ونظراً لأنً سؤتناول الأمر بإسهاب فً الفصول 

اللبحقة، فباختصار أقول أنً لن أطرح الحل تماماً على شكلِ المجتمع 

 اللٌبرالً أو الاشتراكً أو مجتمع الدولة القومٌة أو الرفاه، ولا على شكل

المجتمع الاستهلبكً أو الصناعً أو الخدماتً. ذلك أن هذا النوع من 

العبارات الاصطلبحٌة دعابً ومضارِب بنسبة عظمى، ومجرد تعارٌؾ لا 

مقابل لها فً المجتمع الحقٌقً. وقد ٌكون من الأصح تسمٌتها بؤنها عدة 

 صفات، لا ؼٌر.

تجسد فً الإبقاء على إذن، والحال هذه، بإمكاننا اعتبار أن بداٌة القضٌة ت

داً من صفاته الأولٌة تلك. أما القوة  مجتمع السٌاسة والأخلبق الحرة مجَرَّ

التً تبتدئ بالمشكلة القضٌة، فهً الاحتكار. هذا وعلٌنا تعرٌؾ نطاق 



ٔٔ 
 

سة فً مكانٍ واحد بالسبل  الاحتكار أٌضاً. فإنْ كانت فوابض القٌمة مُتكَدِّ

فهذا ٌعنً أن الاحتكار قد تشكل، سواء الزراعٌة والتجارٌة والصناعٌة، 

بشكل خاص، أو بٌد الدولة. لا شك فً أن الراهب + الرجل القوي + الشٌخ 

ًّ داخل مجموعةِ الاحتكار. وهم  ٌّة كثالوثٍ بِدبِ العجوز قد صاروا سلطة هرم

ٌستفٌدون من الاحتكار بالتناسب مع قُواهم. وسوؾ ٌنقسم هذا الاحتكار 

مختلفة للؽاٌة على طول التارٌخ. وكل مإسسة سوؾ  الثلبثً إلى مإسسات

تنقسم فً داخلها، ولكنها جوهرٌاً ستنقل تؤثٌراتها التسلسلٌة المتواصلة إلى 

 ٌومنا الراهن مع مضاعفتها.

ٌنبؽً وضع الطابع التراكمً والتسلسلً للتدفق التارٌخً للبحتكار 

جة فً آنٍ معاً نصب العٌن دابماً. والمدنٌة المركزٌة هً السبب والنتٌ

د بإصرار على النقطة التالٌة: إن الفكر  للتطور التسلسلً للبحتكار. وأشَُدِّ

الحداثً ٌفرض ضٌِقاً زمنٌاً محصوراً بفظاعة فً راهننا، حٌث ٌتم خنق كل 

شًء فً "الآن" المحصورة. علماً أن "الآن" هً التارٌخ والمستقبل. 

ة التارٌخ عبثاً. ذلك أن مجتمعاً والحداثة بفرضها هذا الفكر لا تقوم بمجزر

مبتوراً من التقالٌد ٌتٌسر حكمه وإدارته كثٌراً كما ترٌد. ما من تارٌخٍ وجد 

فرصته فً التكاثؾ والتسلسل والوصول إلى راهننا بالتعاظم، بقدرِ ما علٌه 

تارٌخ الاحتكار. وبٌنما ٌقوم الاحتكار بتؤرٌخ ذاته بهذه الشاكلة، فهو ٌولً 

قصوى للئبقاء على جمٌع جماعات المجتمعات بلب تارٌخ، أو الأهمٌة ال

بالأحرى لصهرها فً بوتقته واستعمارها. وٌقوم بتشكٌل البنى المٌثولوجٌة 

والدٌنٌة والفلسفٌة والعلمٌة اللبزمة لهذا الؽرض. وٌبذل الجهود عٌنها أثناء 

 الوصول بالجماعات إلى حالةٍ من التردي الأخلبقً والعجز عن ممارسة

 السٌاسة.



ٕٔ 
 

علٌنا ألا ننسى أننا عندما نستخدم مصطلح الاحتكار تكراراً ومراراً، إنما 

نتناوله ضمن الإطار الاقتصادي والعسكري والسٌاسً والأٌدٌولوجً 

والتجاري. ذلك أنه سوؾ ٌتقاسم فابض القٌمة فٌما بٌن تلك المجموعات، 

أو نسبة التقاسم. بهذا الشكل أو ذاك. ولن ٌتؽٌر المضمون، أٌاً كان شكل 

فؤحٌاناً سٌكون لِمُحَقِّقً الإنتاج الاقتصادي حق التصرؾ بنصٌبهم، وأحٌاناً 

الطبقة السٌاسٌة، أو الفرٌق الأٌدٌولوجً، أو  –للعسكرٌٌن، أو للآخرٌن 

كلٌّ حسبَ شؤنه وأهمٌته. قد تإدي المصطلحات الشاملة  –الزمرة التجارٌة 

لضبابٌة. بٌنما الاحتكار ٌإدي دور شركةٍ كالطبقة أو الدولة إلى الؽموض وا

استؽلبلٌة وقمعٌة بنحوٍ ملموس أكثر. وٌلٌه كٌان الطبقة والدولة كَمُشْتَقٌَّن من 

 المرتبة الثانٌة.

وتؤسٌس المدٌنة ٌحتل المرتبة الثالثة من بٌن مشتقات الاحتكار. حٌث 

اخُلهُا مع المعبد، تنهض المدٌنة كمَقَرِّ الاحتكار فً القمع والاستؽلبل. أما تد

فٌنبع من أهمٌة البحث عن الشرعٌة الأٌدٌولوجٌة. إذن، فالمدٌنة بحالتها 

المتحققة تارٌخٌاً، تظهر على المسرح أولاً كنَواةٍ لِبُنى المعبد والمقر 

العسكري وعرش )قصر( البورجوازٌة )ٌمكننا نعت كل الشرابح 

أما الحشد المزدحم حولها،  الاستؽلبلٌة بالبورجوازٌة باعتبارها "مدٌنٌة"(.

فٌإدون دور العبٌد الخَدَم كحلقةٍ ثانٌة ملتفة حول النواة الموجودة فً القِلبع. 

 وبالمقدور تسمٌتهم بطبقة العبٌد أٌضاً.

وحقابق القِلبع والأسوار البارزة أمامنا على الدوام طٌلة التارٌخ، إنما 

ر. وبهذه الحال، نَكُون قد هً البراهٌن الأسطع على البنٌة المدٌنٌة للبحتكا

حسمنا المإثرات المُوَلِّدة للقضٌة الاجتماعٌة: كٌان المدٌنة والطبقة والدولة 

المتشكل حول جوهر الاحتكار. وتارٌخ المدنٌات بؤحد معانٌه هو انتشار هذا 

الكٌان الثلبثً على محك الزمان والمكان. المنطق بسٌط: فكلما ازدادت 



ٖٔ 
 

ستتكاثر الاحتكارات، وستُنشَؤ بنى المدٌنة والطبقة  إمكانٌات فابض القٌمة،

ل التقالٌد المتعصبة  والدولة الجدٌدة على التوالً. هذه البنى الأساسٌة تُشَكِّ

للؽاٌة فً الوقت نفسه. وما قصص المدٌنة، وتقالٌد الدولة، وتوارٌخ السلبلة، 

ن سوى مواضٌع سردٌة لا تنضب ولا تنتهً. فجمٌع النابؽٌن والناطقٌ

نون الشرعٌة الأٌدٌولوجٌة كجٌش من العلماء. وكؤنه لم تبقَ  ٌُإَمِّ بسلبسة س

قصة قصٌرة أو طوٌلة إلا وابتدعوها. حٌث لا ٌتركون حقلبً إلا وٌبتكرونه، 

بدءاً من إنشاءات الإله )آلهة المدٌنة، وآلهة الحروب( إلى خلق الشٌطان 

دبٌة. وما بُنى القبور والجِن، ومن لوحات الجنة والنار إلى الملبحم الأ

لة المبنٌة من زٌادةِ كدحِ  والقصور والمعابد والمسارح والملبعب المُهَوِّ

الإنسان، سوى استعراضٌ لقوةِ الاحتكار. كما أن الحروب المهولة بالقدر 

عٌنه، والقاضٌة على شعب بؤكمله، أو على سكانِ قبٌلة أو مدٌنة أو قرٌةٍ 

تُعَدُّ إحدى تقالٌد الاحتكار. وبالأصل،  –رحى فٌما خلب الأسرى الج –بحالِها 

فكلُّ شًءٍ ذي قٌمةٍ اقتصادٌة قد احتل مكانه كؽنٌمة الحرب المقدسة فً 

 الكتاب المقدس للبحتكار منذ زمن سحٌق.

النقاش الهام الآخر فً ظهور القضٌة الاجتماعٌة معنً بالنمط المدٌنً 

ٌنة، الطبقة، والدولة(، فٌما بعد للبحتكار، وبالتالً للمشتقات الثلبثٌة )المد

الثورة الزراعٌة. وبمعنى آخر، هل كان السٌاق المدٌنً )مراحل التطور 

المسماة أٌضاً بالمجتمع العبودي، الإقطاعً، والرأسمالً( اللبحق لسٌاق 

المجتمع النٌولٌتً ضرورةً اضطرارٌةً بنمطه القابم؟ هل كان ثمة فرُصٌ 

قٌق قفزة نحو مرحلة علٌا مختلفة، دون حصول أمام المجتمع النٌولٌتً لتح

التمدن الطبقً والدولتً؟ وإنْ كانت موجودة، فلمَِ لمَ تتطور؟ إنها تساإلات 

تجذب الأنظار لمواضٌع هامة، مهما اعتُبِرَت أسبلةً دعابٌة مضارِبة. ونظراً 

لأنه سٌتم تعاطً الموضوع باستفاضة شاملة فً نظام الحضارة 

جواب الذي سؤعطٌه بإٌجاز متعلق بنمطِ بحثنا فً الطبٌعة الدٌمقراطٌة، فال



ٔٗ 
 

الاجتماعٌة. فبرادٌؽمابٌات المدنٌة المسٌطرة تقول بضرورةِ تَناسُبِ 

التطورات مع مسار القدر المحتوم، وحصولها كما هً. أي أن كل شًء 

رَ له. والمكتوب على الجبٌن هو الذي تحقق. جمٌع التصورات  ٌكون كما قدُِّ

 زٌقٌة تحمل المزاعم نفسها.المٌتافٌ

أما فٌما ٌتعلق بتحلٌل الحضارة الدٌمقراطٌة، فالأمر مختلؾ، سواء ما 

ٌخص تفسٌر الحضارة والأشكال الاجتماعٌة التً تحتوٌها، أو المواقؾ التً 

تتناول استمرارٌة المجتمع النٌولٌتً وتحولاته. وباختصار، فالواقع 

جتماع الأوروبً المركز. إذ بالإمكان الاجتماعً لٌس كما أوَضَحَه علمُ الا

ٌُراد  طرح تفاسٌر أقرب إلى الحقٌقة. فالمجتمع ٌتشكل بمسار مختلؾٍ عما 

سرده. بالتالً، من المهم جداً الانتباه إلى الفوارق بٌن الحقٌقة المُعاشة 

والعبارات المُقالة، وإلى الروابط بٌن المدنٌة المركزٌة السابدة والعبارات 

فالكثٌر من التقٌٌمات التصنٌفٌة المطروحة باسم علم الاجتماع، المُقالة. 

والمعمول على قبولها كحقابق مُسَلَّم بها، إنما ٌؽلب علٌها الطابع الدعابً، 

وتهدؾ لإسدال الستار على الحقٌقة. كما أن الكثٌر من مدارس المعارؾ 

 –ٌضاً بما فٌها تلك المطروحة باسم الاشتراكٌة العلمٌة أ –الاشتراكٌة 

ٌطؽى علٌها تؤثٌر اللٌبرالٌة. لذا، ستكون نسبة الخطؤ كبٌرة فً الردود التً 

 ستُعطى، إنْ لم ٌتم تنوٌر هذه المواضٌع بالحد الأدنى.

إن تعرٌؾ القضاٌا الاجتماعٌة على هذا النحو أثناء ظهورها الأصلً، 

اكل ٌتٌح فرصة التفسٌر الأكثر واقعٌة لمراحل تطورها. كما أن طرح المش

على شكل مراحل أولٌة، دون تقسٌمها إلى تصنٌفات أساسٌة، سٌكون تعلٌمٌاً 

 أكثر، نظراً لإظهاره المشكلة ضمن كلها المتكامل.

بالإمكان موضعة مرحلة القضٌة الكبرى الأولى لاحتكار المدنٌة فٌما  -أ

م )تقرٌباً(. الاحتكار هو تنظٌم التسرٌب  ٓٓ٘ق.م و ٖٓٓٓبٌن أعوام 



ٔ٘ 
 

س الأعظمً لفابض القٌمة من المجتمع ضمن الظروؾ الزمانٌة والاختلب

والمكانٌة المختلفة، وبشتى الأسالٌب المتنوعة. حٌث ٌستولً على فابض 

 ٖٓٓٓالإنتاج الزراعً الهابل فً مجتمع سومر ومصر وهارابا منذ أعوام 

مة( التً ٌمكننا نعتها باشتراكٌة فرعون. إنه نموذج  ق.م بالأسالٌب )المنظَّ

لتكدٌس الكبٌر الأول لرأس المال. حٌث تم بلوغ إنتاج مذهل مقارنةً مع ا

المجتمع النٌولٌتً. وهذا ما وَلَّدَ معه المدٌنةَ والطبقةَ والدولة. هكذا تُفتَح 

الأبواب أمام أول عصر استؽلبلً عظٌم بالتربع على إمكاناتِ فابض الإنتاج 

واستثمارها بؤسالٌب العنؾ أو البارزة منذ زمن بعٌد فً المجتمع النٌولٌتً، 

بطرق الاحتكار التجاري. لا رٌب أن الأساس فً اشتراكٌة فرعون هو 

استؽلبل العبٌد المستخدَمٌن تماماً كفصٌلةٍ من الحٌوانات مقابل إشباع البطن. 

 –باقتضاب، هكذا تَكُون الحلقة الأولى الأصلٌة من استؽلبل المركز 

ا النحو. هذا وبالمقدور رإٌة التطورات الأطراؾ الراهن قد تشكلت على هذ

فً هذا الاتجاه ضمن المجتمع السومري أٌضاً على ضوء الوثابق الموجودة 

 فً حوزتنا، والتماسها بكل أشكالها العلنٌة والمستورة.

لا رٌب أن هذا النمط من نهب وسلب الإنتاج وفابض الإنتاج، مهَّد 

مؽروس فً صدر المجتمع. الطرٌق أمام قضاٌا أثقل وطؤة من الخنجر ال

وتارٌخ المٌثولوجٌا والأدٌان ملًء بؤقاصٌص هذه القضاٌا. فمثلبً، ملحمة 

قابٌل ، الجنة  –حواء وهابٌل  –كلكامش الأولى، طوفان نوح، أساطٌر آدم 

المُزارِع؛  –النار، الصراع بٌن الإله أنكً والإلهة إٌنانا، تناقض الراعً  –

سرد، إنما تشٌر مضموناً وبكل جلبء إلى  كلها عندما تُعرَض على شكلِ 

الخنجر الذي ؼرسه فٌها الاحتكار بلب رحمة، أي أنها تسعى لِعكسِ الصراع 

 التعسفً الوحشً الناشب حصٌلة السطو على فابض الإنتاج.



ٔٙ 
 

وعندما تَتطرق القصص الشبٌهة التً لا حصر لها لموضوعِ السلب 

تَستَخدِم لؽةً مستورة. ٌنبؽً الإدراك والتشؽٌل المرعب، فلب شك أنها سوؾ 

بؤفضل الأشكال أن السٌادة الأٌدٌولوجٌة فً هذه المرحلة مإثرة بقدر 

ن التارٌخُ بلؽةِ  السٌطرة الجسدٌة بؤقل تقدٌر. فً الحقٌقة، لو كان دُوِّ

 –دون أدنى شك  –المسلوبٌن المضطهَدٌن والمقهورٌن أٌضاً، لَكُنّا سنكون 

 اضٍ مختلؾ جداً عما هو معروض لنا.وجهاً لوجه أمام م

لٌن فً بناء أهرامات فرعون المصرٌة فقط )إنها  فتعداد العبٌد المُشَؽَّ

ٌُجمَعون فً  قبورهم، فكٌؾ كانت قصورهم تُرى؟( ٌناهز الملبٌٌن. لقد كانوا 

ٌُستَخدَمون فً إنشاء تلك البنى  مكانٍ واحدٍ أشبه بمرعى الحٌوانات، و

لة بضربات ا قدِروا على إشباع بطونهم المُهَوِّ ٌَ لسٌاط القاتلة، حتى دون أن 

ل العبٌد  ٌُشَؽَّ الحٌوانات بهذا الشكل كَمُلكٍ ٌخصهم،  –بقدر الحٌوانات. وبٌنما 

ٌُرَتِّبُ لأسفارِ الؽزو على الجماعات  كان الجناح العسكري للبحتكار 

ؤسِرُ الخارجٌة، ؼٌرَ مُكتَؾٍ بنهبِ وسلبِ أملبكهم وأشٌابهم وأراضٌهم،  ٌَ بل و

كلَّ مَن ٌراه مفٌداً فً الجماعة، وٌقتل البقٌة. إن بُنى القِلبع والأسوار 

جة والقصور والمعابد المدهشة، التً تَترُكُ الناظرَ  والقبور والمسارح المدرَّ

إلٌها مذهولاً حتى فً ٌومنا؛ كانت تُبنى بمثل ذاك النوع من الأسرى. ولو لَم 

ل الملبٌٌن منهم فً الزراعة المروٌة بوساطة قنوات الري الأولى، لَما  ٌُشَؽَّ

كان سٌتم الحصول على هذا القدر من فابض الإنتاج، وما كان بالإمكان بناء 

تلك البنى الحجرٌة العملبقة بالطبع. فضلبً عن أنه ما كان بالإمكان ضمان 

 حٌاةِ الرفاه كما الجنة بالنسبة للبحتكار أٌضاً.

حلة الكبرى الثانٌة فً القضٌة الاجتماعٌة بالمستطاع موضعة المر -ب

ضِ روما إلى تصاعد أمستردام. أي  فً الفترة الزمنٌة البٌنٌة الممتدة من تَقَوُّ

م تقرٌبٌاً. خاصٌتها البارزة تتمثل فً طبعِ  ٓٓ٘ٔ – ٓٓ٘الفترة ما بٌن 



ٔ7 
 

الأدٌان الإبراهٌمٌة بصماتها علٌها، والتً ظهرت للوسط كبرقٌاتٍ لحلِّ 

ضِها  القضٌة. من الضروري التركٌز بؤهمٌة على الأدٌان الإبراهٌمٌة، لتَِمَخُّ

ٌِها لحلها.  عن المزٌد من القضاٌا الاجتماعٌة أثناء سع

لدى تعمقً فً تحلٌل الرسالة الاجتماعٌة للؤدٌان الإبراهٌمٌة، فإنها 

لِ البنٌة المادٌة الإشكالٌة لنظام المدنٌة  تَكتَسِب معناها لديَّ على شكلِ تَحَوُّ

المركزٌة إلى البُنى المعنوٌة الإشكالٌة. وبمعنى آخر، إنها انعكاس صدى 

ة المعنوٌة. ٌتم التبٌان علبنٌةً فً قضاٌا الثقافة المادٌة فً هٌبةِ قضٌةِ الثقاف

الكتبِ المقدسة أن سٌدنا إبراهٌم هرب أو هاجرَ من جُورِ نمرود )حاكم 

المدٌنة( ممثلِ بابل فً أورفا، أي من القضاٌا الثقٌلة التً أسفر عنها. بل 

وتَسرُدُ كٌؾ تخطى خطر الحرق وكؤنه معجزة الإلهٌة. أما الدافع الأساسً، 

ٌُعرَضُ على أن ه ٌبحث عن إله جدٌد. أما البحث عن إله جدٌد، فبالمقدور ف

بسطُ السردُ العدٌدَ من  ٌَ ترجمته أٌضاً على أنه بحث عن حُكمٍ جدٌد. و

ن أن توقٌت  ٌُخَمَّ الخاصٌات الأخرى للبنٌة الإشكالٌة المتفاقمة فً ذاك العهد. 

ق.م. ٌهاجر إبراهٌم من المدنٌة ذات الأصول  7ٓٓٔذلك حوالً أعوام 

المٌزوبوتامٌة إلى المدنٌة ذات الأصول المصرٌة. هذا ما مفاده أن الطرٌق 

مفتوحة بٌنهما. وربما أنه ٌبحث لنفسه عن مؤوى وعن حلفاء جدد. وحٌاته 

فتَرِق  ٌَ فً كنعان )فلسطٌن وإسرابٌل الٌوم( تإكد صحة هذا الطرح. إنه 

 عابلٌاً عن قبٌلةٍ صؽٌرة، لٌصبح قبٌلةً جدٌدة فً كنعان.

ًَّ تكرار أطروحتً مرةً أخرى: إن التقالٌد الإبراهٌمٌة، وكذلك ع ل

عكِسُ الثقافةَ المادٌة للمدنٌة  ٌَ المسٌحٌة، تُعَبِّر عن تمثٌل الثقافة المعنوٌة لِما 

المركزٌة. أو بالأحرى، هً تهدؾ ظاهرٌاً لحل القضٌة الاجتماعٌة المتفاقمة 

حتكار؛ تماماً مثلما سَعَت التً أسفرت عنها تلك الثقافة المادٌة، أي الا

الاشتراكٌة المشٌدة )الاشتراكٌة العلمٌة( إلى حل القضٌة النابعة من 



ٔ8 
 

الرأسمالٌة. لكنها، ونظراً لأن علمَ وقوالبَ الحٌاة التً استخدمَتها بقٌت 

قاصرة عن تجاوزِ قوالبِ العصر والحداثة المعنٌة كثٌراً، فقد عجزت فً 

لتحول إلى نسخةٍ جدٌدةٍ من المدنٌة نهاٌة المطاؾ عن الخلبص من ا

ون على البقاء  المركزٌة، أي إلى هٌمنة أو إلى قوةٍ هشةٍ تابعة. أما المُصِرُّ

رادٌكالٌٌن وصادقٌن حتى آخر رمق فً دعواهم، فعجزوا عن تلبفً 

التصفٌة، رؼم أنهم خَلَّفوا مٌراثاً هاماً وراءهم. ولهذا السبب بالذات أشَُبِّهُ 

براهٌمٌة بحركة الدٌمقراطٌة الاجتماعٌة المعاصرة على الدوام. التقالٌدَ الإ

فمثلما أن الدٌمقراطٌة الاجتماعٌة لم تذهب أبعد من كونها وصفةَ تضمٌدٍ 

للقضاٌا المستفحلة التً نَمَّت عنها المدنٌة الرأسمالٌة، فالأدٌان الإبراهٌمٌة 

ٌةً عن الذهاب أٌضاً عجزت خلبل الحقبة التارٌخٌة الأطول والأكثر عالم

بدورها أبعدَ من بعضِ المساعً الإصلبحٌة فً حل قضاٌا المدنٌة المركزٌة 

المتمخضة عن مخاضات ألٌمة ومجاعة وبطالة مستشرٌة للؽاٌة. وفً نهاٌة 

المآل، لم تُنقِذ نفسَها من التحول إلى قضٌةٍ بِحَدِّ ذاتها. ٌنبؽً تحلٌل نهج 

 –، باعتبارها برنامجاً أٌدٌولوجٌاً التقالٌد الإبراهٌمٌة بؤفضل الأشكال

سٌاسٌاً. فهذه المساعً تتمٌز بؤهمٌة ملحوظة من حٌث استٌعابِ النظام 

الرأسمالً العالمً بِرِمته. كما أن مساعً الحل هذه تتسم بقٌمةٍ نفٌسة، سواء 

من جهةِ ربطِ النظام العالمً لإٌمانوٌل والرشتاٌن بنظامِ المدنٌة المركزٌة 

خمسة آلاؾ سنة، أو من جهةِ فهمِ دوافع الانهٌار الداخلً  المُعَمِّرة

 للبشتراكٌة المشٌدة.

سٌتم فهم الجوهر الكامن فً بنٌة التقالٌد الإبراهٌمٌة على نحوٍ أفضل، 

لدى تحلٌلنا لدٌن الإسلبم باعتباره نسختها الثالثة الهامة. فالإسلبم أكفؤ من 

مقً فً شخصٌة سٌدنا محمد، السٌاسً. ولدى تع –حٌث النهج الأٌدٌولوجً 

أجَهَدُ دابماً لتقٌٌمه كؤعظم ممثلٍ لآخِرِ جٌلٍ من أجٌال الكهنة السومرٌٌن، 

الذٌن أنشؤوا أولى المصطلحات الإلهٌة العظمى. فلدى إنشاء الكهنة 



ٔ9 
 

السومرٌٌن للئله بالانتهال من مصطلحات عهدهم المٌثولوجٌة الأرقى، إنما 

المٌثولوجٌة الأكثر تطوراً  –تقالٌد الدٌنٌة كانوا ٌستندون فً ذلك إلى ال

آنذاك. ٌنبؽً الإدراكَ جٌداً أن سٌدنا محمد استساغ وتبنى المعارؾ الدٌنٌة 

والمٌثولوجٌة القابمة فً عهده ومكان تواجده، بل وحتى الفلسفٌة والعلمٌة، 

ؾ أٌضاً على ا لمدنٌة وإنْ كانت محدودة. وبقدرِ رسوخِ النظم القَبَلٌة، فقد تَعَرَّ

انعكاساً من الإمبراطورٌتٌَن البٌزنطٌة والساسانٌة المجاورتٌَن والمهٌمنتٌَن 

صَ المجتمعَ باعتباره ٌعانً من القضاٌا المتفاقمة النابعة من  عالمٌاً. وقد شَخَّ

كِلب النظامٌن معاً. فقد عاش عن كثب التؤثٌرَ المُفسِد للقَبَلٌة العربٌة على 

تؤثٌرَ البنٌة القمعٌة والاستؽلبلٌة لاحتكاراتِ السلطة  المجتمع، بقدرِ ما شَهِدَ 

هه نحو  البٌزنطٌة والساسانٌة، التً تُبَعثِر المجتمع وتُعٌقُ تقدمه. وتَوَجُّ

الانقطاع الجذري عن كِلب النظامٌَن أمرٌ مفهوم. وهو بذاته أدنى إلى الطبقات 

ٌَتوانَ عن اعتبارِ العبٌد وال بٌن إلٌه. السفلٌة، مثلما عٌسى. ولم  نساء من المُقَرَّ

وبالإضافة إلى تؤثره بالجماعات الموسوٌة والسرٌانٌة المجاوِرة، لكنه شاهِدٌ 

على عدمِ إتٌانها بالحل المرتَقَب لقضاٌا المجتمع الذي ٌحٌا فٌه. أما الأدٌان 

ها تقالٌدَ خارجةً عن العصر، وعفا  الوثنٌة )الأصنام التً فً مكة(، فقد عَدَّ

زمن منذ أجلٍ بعٌد. إلا أن رسالةَ "آخر الأنبٌاء" الموجودةَ فً التقالٌد علٌها ال

الإبراهٌمٌة قد لَفَتَت انتباهه كثٌراً. وفً هذه الحالة، دَأبََ على بذلِ قُصارى 

جُهده، وتجرأ على القٌامِ بالإصلبح الثالث العظٌم فً التقالٌد )بالمقدور نعته 

 بالثورة أٌضاً(.

ٌُسر  –بالإمكان القول  أنّ الإسلبمَ حضاريٌّ بمنوالٍ أكثر تطوراً  –وبكل 

من المسٌحٌة ومن الآراء الأصلٌة للموسوٌة. وقد نجحت انطلبقتُه فً أنْ 

تَكونَ ورٌثَ جمٌعِ حضارات الشرق الأوسط القدٌمة منذ سنواتها العشر 

ن الإسلبم من تشٌٌد أعتى نظامٍ للسلطة المهٌمنة فً المنطق ة الأولى. وتَمَكَّ

م. ونظراً لأن سردَ قصته لٌستَ موضوعَنا، فسنستمر  ٓ٘ٙخلبل عام 



ٕٓ 
 

صِه على صعٌد القضاٌا الاجتماعٌة السابدة فً  بالأكثر فً فحصِه وتَمَحُّ

ٌُبَشِّر بنفسه لكلِّ مَن على وجه  المنطقة، وحتى العالَم أجمع )ذلك أنه 

 الأرض(.

سوى تعبٌرٌ عن إننا واثقون من أن مصطلح الله لدى سٌدنا محمد لٌس 

دة عنه بؤعلى المستوٌات. حسب رأًٌ، فإلهٌات الإسلبم  هوٌة المجتمع المُجَرَّ

فً هذا السٌاق خاملة جداً لدرجةِ عجزها عن أنْ تَكُونَ لابقةً بسٌدنا محمد. 

دَت فً الإسلبم مقابلَ ؼِنى الإلهٌات وتطورها التدرٌجً فٌما  وكؤنها جُمِّ

ح هذا الموضوع، لأنً سؤتناوله لاحقاً. وإدراكُ ٌتعلق بالمسٌحٌة. لن أوَُضِّ 

دوافعِ تركٌزِ سٌدنا محمد بهذا القدر من العمق المفعم بالقدسٌة على مصطلح 

الله، لا ٌزال ٌحافظ على أهمٌته. فحسب رأًٌ، فٌما ٌخص وجود الله، انشؽل 

سٌدنا محمد بجوهره المعنً بالمجتمع، أكثر من النقاش النظري علٌه. وبذل 

داً عظٌمة فً هذا الشؤن. وٌنبؽً اعتبار الإؼماء علٌه وهو مُبْتَلٌّ بالعرق جهو

المتصبب لدى نزول الآٌات علٌه، جزءاً من تلك الجهود. علٌنا بالبراعة فً 

أخذه على محمل الجد. فالصفات التسعة والتسعٌن الخاصة بالله، إنما هً 

جتماعٌة. بل وبالبقاء ٌوتوبٌا ومنهاج اجتماعً أشمل من أرقى الٌوتوبٌات الا

ملتزماً بها، ومتسماً بالواقعٌة والمسإولٌة العلٌا إزاءها. أما سوء الطالع، 

فبقدر ما ٌكمن فً الجاهلٌة السابدة بعد سٌدنا محمد، إنما ٌتجسد أٌضاً فً 

 اشتهاءِ السلطة بسرعة الجشع.

 والإسلبم كثورة، ربما ٌتصدر بجانبه هذا لابحةَ الثورات التً تعرضت

للخٌانة. فآفاقُ سٌدنا محمد ومنهاجه ونمط حٌاته، دعك جانباً من تطبٌقها من 

قِبَل اللبحقٌن له بما فٌهم الخلفاء، بل وساد العجز عن فهمها، وتعرضت 

للخٌانات الكبرى فً التطبٌق. لا ٌمكن التكهن بشؤن مدى تطبٌقِ سٌدنا علً 

. وجهودُ التفسٌر له بشكلٍ مفهوم، نظراً لعجزه عن النجاح فً مساعٌه



ٕٔ 
 

والممارسات التً أجَرَتها جمٌع المذاهب بعٌدةٌ عن أن تَكُون محمدٌة، وعلى 

نًِّ. أما تقالٌد الخِلبفة )السلطة( المبتبدة مع الأموٌٌن،  رأسها المذهب السُّ

فبالتعبٌر العام، لا قٌمة لها أبعد من كونها أسوأ من احتكارات السلطة الأقدم 

لإسلبموٌة الرادٌكالٌة مجرد مَرَضِ السلطة، لا ؼٌر. منها. إنً واثق أن ا

فهً تعنً إؼراق الإسلبم بما لا ٌستحقه بتاتاً، فما بالك بإحٌابه. ولا ٌلٌق 

بهإلاء الإسلبموٌٌن الجَهَلَة سوى نعتهم بالإسلبم التآمري. وإنْ كان ٌتوجب 

مٍ وشكلٍ استنباط رسالةٍ من الإسلبم، فلب ٌمكن أن ٌكون ذا معنى إلا تحت اس

 آخر. أتَرُكُ هذا الأمر أٌضاً إلى ما بعد.

إنً أتقَبَّل فكرة احتكار السلطة الحقٌقٌة تحت اسم الإسلبم، ولكن لٌس 

على أنها إسلبم، لأنه ما مِن شًء اسمه الإسلبم فً احتكار السلطة ذاك. بل 

ما مِن شًء فً المٌدان عدا السلطات ورموز الدول السابرة على نهج آشور 

لبرسٌٌن وروما وبٌزنطة. هذا ما أود قوله فٌما ٌخص الإسلبم باعتباره وا

سلطة. هناك الجوانب التً ٌسٌطر علٌها بكل تؤكٌد، باعتباره عنصر الثقافة 

ًَّ التبٌان بؤهمٌة إلى جانب آخر، ألا وهو أنً لا  المعنوٌة. وبهذا المعنى، عل

لأٌدٌولوجٌا. على سبٌل أنظر بعٌن الصواب إلى تسمٌاته للمجتمع ارتباطاً با

المثال، فالتسمٌات من قَبٌل المجتمع المسٌحً، المجتمع الإسلبمً، والمجتمع 

الهندوسً، تفسح السبٌل أمام العدٌد من النواقص والأخطاء، بسبب اختزالها 

المجتمعَ فً الدٌن فقط. هذه المصطلحات تحجب إمكانٌةَ إدراكِ طبٌعةِ 

مصطلحات المجتمع الرأسمالً أو المجتمع. الأمر عٌنه ٌسري على 

الاشتراكً أٌضاً. وأرى من المفٌد إٌضاح هذا الموضوع لاحقاً. إن تحدٌد 

التسمٌة الأصح على شكل: مجتمع الحضارة الدٌمقراطٌة ومجتمع المدنٌة 

 الاحتكارٌة، قد ٌكون أكثر معنى بسبب إظهاره للتكامل الاجتماعً.



ٕٕ 
 

ها السلطات الإسلبمٌة بنسبةٍ ساحقة إن منطقة الشرق الأوسط، التً حَكَمَت

ٌٌَّن، تتسم بالتفوقِ المهٌمنِ  فٌما بٌن القرنٌَن الخامس والخامس عشر المٌلبد

لأنظمةِ المدنٌة المركزٌة. وقد اتسعتَ وتجذرت السلطات الإسلبمٌة أكثر 

فؤكثر اعتماداً على مٌراث السلطة الذي سَلَّمَها إٌاه البٌزنطٌون والساسانٌون. 

ٌَشةِ السلطاتِ بكثافة أكبر. وازدادَ عدد الأقوام بالتا لً، اضطرَّ المجتمعُ لِمُعا

والسلبلات والدول التً شملتها السلطات. وتؤسٌساً على ذلك، لم تتناقص 

ز الثِقَلُ الأصلً فً الاحتكار  ٌُدُها. وتَرَكَّ وتٌرة حروب السلطة، بل استمر تزا

التجارة أٌضاً. من هنا، العسكري. هذا وتحققت التطورات فً احتكار 

فالإسلبم بشكل راجح بمثابة أٌدٌولوجٌة الاحتكار العسكري والتجاري. لقد 

تعاظمت المدن، بٌنما التطورات فً الزراعة والصناعة أكثر ضٌقاً بكثٌر. 

كما أن التطورات الفنٌة أٌضاً محدودة، لدرجةٍ من العسٌر القول أنها تخطت 

 الإؼرٌق.

الإسلبمٌة هو عهد السلطة المهٌمنة الأخٌر للشرق عهد السلطات والدول 

الأوسط. فمع انقضاء القرن الخامس عشر، سٌنتقل مركز هٌمنةِ المدنٌة 

المركزٌة عن طرٌق البندقٌة إلى ؼربً أوروبا، أي إلى أمستردام ولندن. 

ق.م(  ٖٓٓٓ – ٓٔ.ٓٓٓلقد كان الشرق الأوسط مركز العهد النٌولٌتً )

م( أجمع طٌلة أربعة آلاؾ  ٓٓ٘ٔ –ق.م  ٖٓٓٓ)والمدنٌة المركزٌة 

وخمسمابة عام. وبعد هذا التارٌخ، خارت قواه تحت وطؤة القضاٌا العملبقة 

التً أسفرت عنها المدنٌة، وعانى الضمور، وتَعِبَ من تجدٌد نفسه، وكؤنه 

 بات أنقاضَ مجتمع.

ٌة ارتباطاً لدى تقٌٌمنا لدورِ التقالٌد الإبراهٌمٌة فً نظام المدنٌة المركز

بالقضاٌا، سنلبحظ أولاً أنها لم تستطع تحجٌم السلطة، بل وعلى النقٌض، 

زادت منها. فقد تضخمت الدولة عدداً وحجماً. بالتالً، تضاعفت القضاٌا 



ٕٖ 
 

الدولة. وارتباطاً بذلك، استمرت الحروب فً  –النابعة من احتكار السلطة 

د. هذا ولم ٌتم التعرؾ على كونها أداةً لتؤسٌس الاحتكار بما ٌزٌد عن الح

مصطلحًَ الدٌمقراطٌة والجمهورٌة، بل استمرت أنماط الحكم السلبلً 

 التقلٌدي متكاثرةً بالأؼلب.

ضت الأخلبق  ثانٌا؛ً قَلَّ شؤنُ المجتمع مقابل الدولة والسلطة. وتقوَّ

الاجتماعٌة والسٌاسة إلى أقصى حد. وما المذاهب بالأرجح سوى رد فعل 

ضٌق. كما استمرت سٌطرة الرجل على النساء والشبان الٌافعٌن حٌال هذا ال

بتصاعدٍ أكبر. وإلى جانب تجاوز نمط عبودٌةِ فرعون الؽابرة فً قِدَمِها، 

فإن العبودٌة لم تفقد شٌباً من وتٌرتها مع أشكالها الجدٌدة البارزة )خاصة 

ة من الأفارقة والسلبفٌٌن الذٌن فً الشمال(.  تلك المُعَدَّ

المدٌنة والتحول التجاري، فإلى جانب تطورها، بقٌت متخلفة كثٌرة أما 

عن عظمتها القدٌمة. حٌث ساد العجزُ كلٌاً عن الوصول إلى مستوى حٌاة 

الرومان المدٌنٌة والتجارٌة. علبوةً على عدم تقدٌمِ أٌة مساهمة  –الإؼرٌق 

 بارزة فً مجال الزراعة والصناعة.

سوأ ٌكمن فً القضاٌا المُعاشة مع السٌادة ثالثا؛ً وربما أن تؤثٌرها الأ

الساحقة للقوموٌة القَبَلٌة والقومٌة فً التقالٌد الإبراهٌمٌة، والتً بلؽت حدَّ 

 التطهٌر العرقً.

ومقولة "عِبادُ الله وقومه المختار" إنما هً جذرُ تلك القوموٌة. حٌث 

تَلبهم العرب فً رإٌةِ اعتَبَر الٌهودُ أنفسَهم أولاً أنهم "قوم الله المختار"، و

أنفسِهم خلٌقٌن بعنوان "القوم النجٌب". أما الأنساب التركٌة، فتقدموا خطوةً 

ٌَّروا الإسلبموٌةَ هوٌةً جذرٌة.  أخرى على درب المحاربة باسم الإسلبم، وصَ

تَخَلَّؾ  ٌَ سَ الآشورٌون أنفسَهم باعتبارهم أولَ قوم اعتنق العٌسوٌة، ولم  قَدَّ

ن مِن بعدِهم فً النظر إلى أنفسِهم على أنهم من أولى الإؼرٌق والأرم



ٕٗ 
 

الأقوام المقدسة. إن انتشار المسٌحٌة فً أوروبا له دوره الهام فً تصاعد 

عَت من وتٌرة القوموٌة أكثر من  القوموٌة. إذ بالمستطاع القول أنها سَرَّ

ة النزعة القومٌة. وما القوموٌة الروسٌة بؤحد المعانً سوى منتوج المسٌحٌ

 الأرثوذكسٌة.

إن التقالٌد الإبراهٌمٌة بتؤثٌرها هذا فً النزعة القوموٌة، لم تقتصر على 

إقحامِ أقوام الشرق الأوسط القدٌمة خصوصاً فً القضاٌا، بل وأمطرَت 

علٌها وابلبً من الكوارث المؤساوٌة. فالمسٌحٌون الآشور والأرمن 

ون من أقدم ٌُعَدُّ ٌُدفَعون إلى  والبونتوس  والإٌونٌون، الذٌن  الأقوام، كادوا 

حافةِ الإبادة الاجتماعٌة على ٌد السلطات العربٌة والتركٌة والكردٌة 

المُإَسلِمَة. ومن ؼٌر الممكن الاستخفاؾ بدور الٌهودٌة أٌضاً فً ذلك. إن 

القضاء على الشعوب ؼٌر المسلمة وثقافاتها، من قبٌل الأرمن والآشور 

ٌدٌون وؼٌرهم، قد فتح الطرٌق أمام تحول والإٌونٌون والبونتوس والإٌز

الشرق الأوسط عموماً وبلبد الأناضول على وجه الخصوص إلى صحراء 

ثقافٌة. فالمنطقة الباقٌةُ مفتقدةً لهذه الشعوب التً تحمل بٌن طٌاتها أقدم 

الثقافات، أرُؼِمَت على السقوط فً تخلؾٍ مرٌع. إنها خسارةٌ مؤساوٌة بالنسبة 

منطقة. حٌث لم ٌقتصر الأمر على إثقالِ وطؤة القضٌة لجمٌع شعوب ال

الاجتماعٌة وحسب، بل وهَشَّشَ قوى الحل أٌضاً بنسبة كبرى. والافتقار إلى 

هذه الشعوب وثقافاتها التً رادت العدٌدَ من الفنون والعلوم، إنما ٌعنً 

 خسران مجتمع المنطقة برمته لذاكرته ومهاراته فً الفن والعلم.

لعصر الأخٌر لتفاقم القضٌة الاجتماعٌة فً مرحلة السلطة ٌتجسد ا -ج

المهٌمنة للمدنٌة الأوروبٌة المركز المتصاعدة. وقد جرت العادة إطلبق 

تسمٌة "الرأسمالٌة" على المدنٌة الأوروبٌة المتنامٌة على الصعٌد العالمً 

عً أنها ف ٓٓ٘ٔاعتباراً من أعوام  رٌدة م. فضلبً عن رواجِ المزاعم التً تدَّ



ٕ٘ 
 

لا مثٌل لها، والتؤكٌد بؤهمٌة على العدٌد من جوانبها الوحدوٌة )الدولة 

القومٌة، الصناعة، والمعلوماتٌة(. وتُبسَط مزاعم علم الاجتماع الأوروبً 

المركز على أنها الحقابق الوضعٌة، بدافعٍ من الهٌمنة الفكرٌة. هذه الحقابق 

قاطعة وصارمة أكثر مما علٌه الوضعٌة، المُرادُ قَبُولها على أنها حقابق 

 القوالب الدٌنٌة الدوؼمابٌة، إنما هً فً الحقٌقة دوؼمابٌات الحداثة الجدٌدة.

لا رٌب أنه من المحال إنكار كون المدنٌة الأوروبٌة ذات بنٌة طرأ علٌها 

التحول وتتسم بفوارقها التً تمٌزها. لكن المدنٌة المركزٌة تقدمت على طول 

ت بالتحولات، وشهدت العدٌد من الأماكن والأزمنة. ولم مسار التارٌخ، ومر

تتكرر الأشكال عٌنُها دابماً، بل كان التماٌز والتباٌن مستمراً. وبالأصل، 

ٌجب أن تتطور بهذا المنوال وفق طبٌعة الجرٌان الكونً. أما مزاعم كونها 

على لا مثٌل لها، فهً مؽالاة مفرطة. فالمزاٌا الأولٌة التً تركت بصماتها 

المدنٌة المركزٌة منذ البداٌة وحتى النهاٌة، والتً حددت طابعها ومزاٌاها؛ 

لم تتؽٌر من حٌث الجوهر على مر خمسة آلاؾ عام. قد تكون ثمة فوارق 

فً المعدل والتقنٌة. وقد تتخذ تنظٌماتها وإنتاجٌاتها وأٌدٌولوجٌتها وإدارتها 

ها تحت ظل كل هذه مختلؾ الأشكال. أما خاصٌتها التً استمرت بوجود

الفوارق والأشكال، فهً هٌمنة الاحتكار على فابض القٌمة. قد ٌتؽٌر 

مضمون الاحتكار، ولكنه هو بذاته لا ٌتؽٌر. فثالوث الراهب + العسكري + 

الحاكم موجود فً كل الأوقات. وقد ٌتؽٌر وزنهم وفق الزمان والمكان. لكن 

بالضرورة. هذا وقد تكون الاحتكار ٌقتفً أثر تلك الشرابح باستمرار و

أسالٌب الاستٌلبء على فابض الإنتاج أو القٌمة مختلفة أٌضاً، لكنها هً بذاتها 

لا تتؽٌر. ففابض القٌمة ٌتم تكدٌسه إما اعتماداً على زٌادة الإنتاج فً 

الزراعة والصناعة، أو فً التجارة، أو بفضل الؽزو العسكري. وقد ٌعلو 

محصلةٌ  –مع ذلك  –ل، لكن التراكم شؤن البعض من خلبل هذه السب

 لمجموع تلك الأسالٌب.



ٕٙ 
 

ٌَخرج علماء الاجتماع الأوروبٌون لاقتفاء أثر الشرق عبثاً. إنً أرى  لم 

ٌِّمة. لكن الاستشراق الذي فً حوزة الٌد بعٌد جداً عن شرحِ  مساعٌهم تلك قَ

ًَّ الإشارة إلى أننا مَدٌِنون لهم بالشكر، ن سبةً للعقول الحقٌقة. ومع ذلك، عل

رة. سٌكون التعبٌر الأصح هو القول بؤن تلك الجهود، وإنْ  الشرقٌة المتحَجِّ

كانت مشحونةً بالنواٌا الاستعمارٌة المسبَقة، إلا أن الهدؾ الأصلً لم ٌكن 

ذلك، بل كان الؽرضُ فهمَ قصةِ التمدن فً أوروبا. ذلك أن فهمَ أوروبا 

صاً من تحلٌل الشرق الأنى. بتناقضاتها وقضاٌاها وحروبها، ٌمر خصٌ

ٌنبؽً الإدراك أن الهدؾ الآخر من جهودي هذه هو تقدٌم مساهمةٍ متواضعة 

 بشؤن السبل والأسالٌب فً هذا الصدد.

عتَقِدون أن الأوروبٌٌن أناس واثقون من  ٌَ الكثٌر من الناس الشرقٌٌن 

ًٍّ ؼِ  رٌّ وقلٌلُ أنفسهم وعاقِلون. أما أنا، فكلما قابلتُهم، أرى أن كل أوروب

 التجربة للؽاٌة، رقٌقٌ وصاؾٍ لدرجةِ استحالةِ عٌشه فً كنؾ ثقافةِ الشرق.

إنً على قناعةٍ بوجود التؤثٌر الكبٌر لتقالٌد مجتمع أوروبا النٌولٌتً على 

سٌاق التمدن ما بعد القرن السادس عشر. لقد تبنى الإنسان الأوروبً 

عاشر حتى القرن السادس عشر؛ التقلٌدي للمسٌحٌة، واستساؼها بعد القرن ال

رَ تفسٌره الثٌولوجً الخاص فوراً.  بما فً ذلك ثورات المدن أٌضاً. لكنه طَوَّ

وكان هذا ما سٌإدي به إلى النهضة والإصلبح والتنوٌر، وإلى الثورة 

الفلسفٌة. ومَقابلَ انتشار الإسلبم باعتباره التقالٌد الحضارٌة  –العلمٌة 

عجز الشرق عن إظهار تطورٍ شبٌهٍ بالمجتمع الأخٌرة للشرق الأدنى، 

النٌولٌتً. لا شك أنه تَرَعرَعَ العدٌد من المفسرٌن ورجالات العلم والفن 

الناجحٌن من ذوي الأصول التركٌة والفارسٌة والكردٌة. وشوهِدَت نهضةٌ 

ٌٌَّن(. إلا أن  محدودة )فٌما بٌن القرنٌن الثامن والثانً عشر المٌلبد

شرقٌة التقلٌدٌة ببنٌتها المتحجرة كانت لن تتؤخر فً النجاح الاستبدادٌة ال



ٕ7 
 

ببسطِ نفوذها وتسرٌبه إلى جمٌعِ مسامات المجتمع. وهذا أٌضاً كان العامل 

الجدّ هام لنزاعات الإسلبم الداخلٌة. بالطبع، الدافع الأساسً كان الاستٌلبء 

ًَ  على الاحتكار. فضلبً عن أن تقالٌد المجتمع النٌولٌتً الشرقً كان قد أبُقِ

علٌها مرهَقة، منهَكة، جاهلةً وٌابسة جداً تحت وطؤة الإرؼامات الاستبدادٌة 

للبحتكار طٌلة ما ٌقارب خمسة آلاؾ عام. وبالمقابل، كانت تقالٌد أوروبا 

النٌولٌتٌة حٌةً نشٌطة، حرةً، وأكثر إبداعاً. ذلك أنه لم تُفرَض علٌهم 

نة، مثلما كان الشرقٌون. علبوةً على أنها استبدادٌةٌ على مرِّ خمسةِ آلاؾ س

كانت انتهَلتَ الجوانبَ الإٌجابٌة من خبرةِ الشرق العظٌمة، مثلما ذُكِر سابقاً. 

هذان الأمران ٌتسمان بؤهمٌةٍ حٌاتٌة كالمفتاح من جهةِ استٌعابِ التصاعد 

 .التارٌخً لأوروبا

قلٌدٌة للصٌن وإذا ما أضفنا القضاٌا الراهنة أو قضاٌا المجتمعات الت

والهند وأمرٌكا اللبتٌنٌة وحتى أفرٌقٌا على السواء إلى القضاٌا المتعلقة بفرع 

ٌِّر ذلك من مضامٌنها. أما بعض القضاٌا  ٌُؽَ هذا النهر الأم للمدنٌة؛ فلن 

ر الشرح، لا ؼٌر. علماً أن النظام العالمً  الشكلٌة الملفتة للنظر، فقد تُعَسِّ

المتعدد المراكز، والمهٌمن بامتٌاز( قد أضفى  الحالً )النظام الأمرٌكً

الطابع النظامً والمتكامل على قضاٌا المجتمع العالمً برمته، مثلما هً 

 حاله.

التارٌخٌة التً سعٌتُ لِعَرضِها فً  –إن اختصار القضاٌا الاجتماعٌة 

ٌُكمِل الموضوع وٌجعله ملموساً أكثر.  هٌبة بنودٍ أولٌة معاصرة، س

 

 

 



ٕ8 
 

 القضايا الاجتماعية -ب

 قضيت السلطت والدولت: -0

ًَّ بالتنوٌهِ دابماً إلى أن التارٌخ هو "الآن"، مثلما أيُّ عنصرٍ من الآن  عل

هو التارٌخ أٌضاً. أما الإبقاء على الانقطاع الكبٌر بٌن التارٌخ واللحظة، فهو 

مدنٌةٍ جدٌدةٍ متنامٌة، بؽرض محصلةٌ لأولى الدعاٌات التً تُقْدِمُ علٌها كل 

أبدٌة". أما فً حٌاة المجتمع  –تؤمٌن شرعٌتها، وجعلِ نفسها "أزلٌة 

ه إلٌه هو استحالة إضفاء  الحقٌقً، فما من انقطاعات كهذه. الأمر الآخر المُنَوَّ

ٌَّر التارٌخُ كونٌاً.  ٌُصَ المعنى على إنشاءِ تارٌخٍ محلً أو منفرد، ما لَم 

السلطة والدولة بؤحوالها الأولى المُنشؤة، هً قضٌةُ راهنِنِا بالتالً، فقضٌة 

أٌضاً، مع فارق جد ضبٌلٍ. أما الفارق الكامن بٌنهما، فهو عبارة عن الحصة 

التً أضافتها الشروط الزمانٌة والمكانٌة. واضحٌ أن نسبة الحقٌقة فً 

ٌُن  والتحول. تفاسٌرنا سترتفع، إذا ما أضفنا هذا المعنى على مصطلحًَ التبا

هذا ومن الضروري النظر إلى أن استصؽار شؤن التباٌن والتحول والتطور، 

أو رإٌتها بلب جدوى؛ ٌندرج فً إطار المخاطر عٌنها. أي، وبقدر ما أن 

الافتقارَ إلى التارٌخ الكونً ٌعنً المسخَ والضمور، فتناوُلُ التطور التارٌخً 

لتحول إنما ٌحجب الحقٌقة وكؤنه مجرد تكرار مستمر خالٍ من التباٌن وا

بالقدر مثله. إن عدم السقوط فً هذٌَن الشكلٌَن من الاختزالٌة، ٌتحلى بؤهمٌة 

 قصوى.

التشخٌص الأول الذي ٌمكن تحدٌده بشؤن السلطة والدولة على صعٌد 

ٌومنا الحاضر، هو اكتسابهما حجماً خارقاً فوقَ وداخلَ المجتمع. فحتى 

ُ خارج المجتمع، بل  القرن السادس عشر، ؼالباً ما كانت السٌادةُ تُنشَؤ

وبشكلها الجذاب والمُخٌؾ. والمدنٌة شاهدةٌ على مثل هذه الأشكال الضاربة 



ٕ9 
 

للنظر بنحوٍ صاعق على مر العصور. حٌث كانت الدولة، التً هً التعبٌر 

الرسمً عن السلطة، ترسم خطوط الحدو بدقة بالؽة. فكلما كانت الفوارق 

مع قاطعة حاسمة، كلما ازداد الأمل فً الفابدة. حتى بٌن الدولة والمجت

السلطةُ، باعتبارها ظاهرةً داخل المجتمع، كانت الحدودُ واضحةً وفاصلةً 

فٌها أٌضاً. أما خطوطُ مواقؾِ وسلوكٌاتِ المرأة تجاه الرجل، الشباب 

الٌافعٌن تجاه العجابز، أعضاء العشٌرة العادٌٌن تجاه ربٌس العشٌرة، 

المإمنة تجاه ممثل المذهب أو الدٌن المعنً؛ فكانت مرسومةً والجماعة 

دةً من خلبل الآداب والقواعد الصارمة والحاسمة جداً. كما كانت سٌادةُ  ومُحدَّ

لة، بدءاً من  السلطة وموضوع المرإوسٌن المُدارٌن تتمٌز بضوابط مُفَصَّ

ٌر والجلوس. لا شك أن تؤسٌس ا لسلطة نبرات صوتهم إلى آدابهم فً السَّ

والدولة لسٌادتهما بهذا النحو بؽرضِ فرضِ وجودهما أمر مفهوم، نظراً 

مُ التعلٌمَ وما شابهه من  لكونهما أقل عدداً. وأدوات الشرعٌة كانت تُقَدِّ

 خدمات.

فارقُ التحول الجذري البارز للوسط فً أشكالِ سٌادةِ السلطة والدولة فً 

اجة إلى التسلل فً كافة مسامات المدنٌة الأوروبٌة، ٌتجسد فً شعورها بالح

ٌٌَّن  المجتمع بشكل متسارع تدرٌجٌاً. بالمقدور الحدٌث عن عاملٌَن أساس

مإثرٌَن فً ذلك. أولهما؛ تضخم الكتلة المستَؽَلةّ. إذ كان من المستحٌل 

تحقٌق الاستؽلبل دون تضخٌم الإدارة الحاكمة. وكٌفما أن تعاظُمَ القطٌع 

مُ بٌروقراطٌة الدولة برهانٌ ساطع على هذه ٌقتضً رعاةً كُثُر، فتَوَ  رُّ

الظاهرة. هذا وٌنبؽً إضافة الأمن الخارجً للئدارة، والمتضخم بؤبعاد 

عظمى، وحصته فً قمع المجتمع الداخلً أٌضاً. الحروبُ طالما وَلَّدَت 

البٌروقراطٌةَ فً كل الأوقات. والجٌش نفسُه هو التنظٌم البٌروقراطً 

ق. العامِل الثانً هو وعً المجتمع ومقاومته الأضخم على الإطلب

المتنامٌان. فعدم معاناة المجتمع الأوروبً من الاستؽلبل بشكلٍ عمٌق من 



ٖٓ 
 

جهة، ومقاومته المستمرة من جهة أخرى؛ قد فرضا على إنشاءات السلطة 

والدولة أن تَكونَ ضخمة. كما أن نضال البورجوازٌة تجاه الأرستقراطٌة، 

عاملة تجاه كِلتٌَهما، قد دفعَ بإنشاء السلطة والدولة فً ونضال الطبقة ال

ل البورجوازٌة )الطبقة الوسطى(  أوروبا نحو التوطد والتعمق. أما تَدَوُّ

كطبقة وسطى ربما لأول مرة فً التارٌخ، فقد جَلبََ معه التؽٌرات الكبرى 

لُ هذه الكتلة المتولِّدة م ن أحشاء فٌما ٌخص مكانة السلطة والدولة. فتَدَوُّ

المجتمع، وبالتالً ظهور حَدَثِ السلطة المتزاٌدة؛ قد فرضَ ضرورةَ تنظٌم 

 ذاتها داخل المجتمع.

ًٌّ كبٌرٌ لدرجةِ أنها لن تفرضَ سٌادتها على  لٌ طبق البورجوازٌة تَحَوُّ

السلطة والدولة من الخارج. ساطعٌ أنها كلما زادت من تَدوٌلِ نفسها، 

الاجتماعً داخلٌاً. والظاهرةُ المسماةُ بالصراع  فستتواجد فً خِضَمِّ الصراع

الطبقً توضح هذه الحقٌقة. واللٌبرالٌة باعتبارها أٌدٌولوجٌة البورجوازٌة، 

تَجلبُُ الماءَ من ألؾِ عٌن  فً سبٌل إٌجاد الحل لهذه القضٌة. لكن ما تمَّ 

معاٌشته فً الفترة المنصرمة لم ٌكن سوى تعاظُم الدولة والسلطة أكثر 

ؤكثر، والتسرطن البٌروقراطً. فكلما كَبُرت الدولة والسلطة فً المجتمع، ف

كلما دلَّ ذلك على وجودِ الحربِ الداخلٌة. هذه القضٌة الأولٌة المتصاعدة فً 

المجتمع الأوروبً كانت بهذه الماهٌة منذ البداٌة. والنضال العظٌم باسم 

فوضوٌة، إنما هو على الدستور والدٌمقراطٌة والجمهورٌة والاشتراكٌة وال

ل المُبتَكَر مع التوجه  علبقةٍ كثٌبة بنمط تَكوٌن السلطة والدولة. والحل المُفَضَّ

رَةُ بالضوابط الدستورٌة  صوب راهننا، هو حقوق الإنسان الأساسٌة المُإَطَّ

قُ الحقوق، والدٌمقراطٌة. أي، مساعً تجاوزِ العهد القدٌم  الجازمة، تَفَوُّ

ات المحتدمة، من خلبل حثِّ الدولة والمجتمع على الوفاق المُثقَل بالصراع

عن طرٌق السلطة، بدلاً من إٌجادٍ حلٍّ راسخ. أي أن قضٌة السلطة والدولة 

 لم ٌتم حلها. بل نُقِلتَ إلى وضعٌةٍ ٌمكن الاستمرار فٌها، لا ؼٌر.



ٖٔ 
 

ولدى النظر عن كثبٍ أكثر، ستُلبحَظ مساعً الاستمرار بالدولة القومٌة 

لبل تطوٌرِ تداخُلِ المجتمع مع السلطة والدولة بوساطة القوموٌة من خ

والدٌنوٌة وشتى أنواع العلموٌة، أي بجذبه إلى البرادٌؽما القابلة: "الكل 

سلطة ومجتمع على السواء، والكل دولة ومجتمع على السواء". هكذا 

ٌُفتَرَضُ العثور على حل الدولة القومٌة البورجوازٌة، عن طرٌق قمع 

لصراع الطبقً داخلٌاً، والإبقاء على وضعٌةِ الأمن الخارجً مفتوحةً فً ا

ب على  الأجندة دابماً. هذا هو الأسلوب الربٌسً الأكثر شٌوعاً المُجَرَّ

الصعٌد العالمً لقمع القضٌة عوضاً عن حلها. وفً الفاشٌة الألمانٌة 

لقومٌة نفسِها هً الحد لوحِظَت بؤسطعِ الأشكال الماهٌةُ الفاشٌة لِكَونِ الدولةِ ا

 الأقصى من الدولة والسلطة.

أبرَزَ المثالُ الأولُ للدولة القومٌة نفسَه فً فترة مقاومةِ هولندا وإنكلترا 

ضد الإمبراطورٌة الإسبانٌة. فالدولة القومٌة هنا تَختَلِقُ مسوؼاتها الشرعٌة 

ل ةً بالعناصر بتعببةِ المجتمع بؤكمله ضد القوة الخارجٌة. لقد كانت مُحَمَّ

الأٌجابٌة نسبٌاً فً بداٌاتها أثناء التوجه صوب المجتمع الوطنً. ولكن، كان 

ٌٌَّن  واضحاً أٌضاً أنها أدت وظٌفةَ إسدال الستار على الاستؽلبل والقمع الطبق

منذ ولادتها. إن الدولة القومٌة تَحمِلُ بطاقةَ الطبقة البورجوازٌة بكل تؤكٌد. 

زَت حروبُ نابلٌون هذا النموذجَ إنها نموذجُ دولةِ تلك  الطبقة. ومن ثَمَّ عَزَّ

فً فرنسا بشكلٍ أوطد، مُمَهِّدَةً الطرٌقَ بذلك لانتشاره فً عموم أوروبا. 

وكون البورجوازٌة الألمانٌة والإٌطالٌة أكثر تخلفاً، ومشقاتها فً موضوع 

ً، الوحدة؛ قد جَلَبَ معه السٌاسات الأكثر قوموٌة. فالاحتلبل الخارج

والمقاومات المندلعة داخلٌاً من طرؾ الأرستقراطٌة والطبقة العاملة، فرض 

على البورجوازٌة التوجهَ نحو نموذج الدولة المفرطة فً الشوفٌنٌة 

والقوموٌة. كما أن الهزٌمة والمؤزق أَقحَمَ العدٌد من البلدان، وعلى رأسها 

ة أو الفاشٌة. ونموذجُ الدولة ألمانٌا وإٌطالٌا، إلى ثنابٌة: إما الثورة الاجتماعٌ



ٖٕ 
 

الفاشٌة كان هو المنتصر. ربما هُزِم هتلر وموسولٌنً  وأمثالهما، لكن 

 فاشٌتهم انتصرت.

بالمستطاع تعرٌؾ الدولة القومٌة من حٌث المضمون بؤنها مطابَقَةُ 

المجتمع مع الدولة، والدولة مع المجتمع؛ والذي هو نفسُه تعرٌؾ الفاشٌة. 

كُونَ  وبطبٌعة الحال، ٌَ لا ٌمكن للدولة أن تصبح مجتمعاً، ولا للمجتمع أن 

دولة. وبؤحسن الأحوال، قد تَكُون مزاعم الأٌدٌولوجٌات الشمولٌة 

)التوتالٌتارٌة( بهذا النحو. الماهٌةُ الفاشٌة لهذه الشعارات معروفة. الفاشٌة 

كن للٌِّبرالٌة البورجوازٌة فً  جمٌع الأوقات، لها مكانها الدابم فً الزاوٌة الرُّ

باعتبارها شكلبً من أشكال الدولة. إنها شكلُ الحكمِ فً أوقات الأزمة. ونظراً 

لِكَونِ الأزمةِ بنٌوٌة، فشكلُ الحكمِ أٌضاً بنٌوي. واسمه: حكمُ الدولة القومٌة. 

إنه وصولُ أزمةِ عصرِ الرأسمال المالً إلى الذروة. ودولةُ الاحتكارِ 

تَها العالمٌة فً راهننا، هً فاشٌةٌ عموماً فً الرأسمالً التً بَلَؽَت قِ  مَّ

مرحلتها الاستبدادٌة الأكثر تخلفاً. ورؼم الحدٌث عن انهٌار الدولة القومٌة، 

ٌَحُلُّ محلها هو الدٌمقراطٌة لٌس سوى سذاجة وؼفلة.  لكن الادعاء بؤن ما سَ

المحلٌةُ ربما تَكُون الكٌاناتُ الفاشٌة السٌاسٌة، الكونٌةُ العظمى منها، و

الصؽرى على السواء هً التً فً جدول الأعمال. فما ٌجري فً كل من 

الشرق الأوسط والبلقان وآسٌا الوسطى وقفقاسٌا ملفتٌ للؤنباه. وأمرٌكا 

اللبتٌنٌة وأفرٌقٌا على عتبةِ تجارب جدٌدة. وأوروبا تتطلع إلى النفاذ من 

ٌا والصٌن، فلب ٌزال فاشٌة الدولة القومٌة عبر التطور التدرٌجً. أما روس

مصٌرهما مجهولاً. بٌنما الولاٌات المتحدة الأمرٌكٌة المهٌمنة بامتٌاز، فعلى 

 تواصُلٍ متبادَل مع جمٌع أشكال الدولة.

ٌتجلى أن قضٌة السلطة والدولة تمر مرةً أخرى بإحدى أثقلِ مراحلها 

حساسٌة ضمن وطؤة. وثنابٌةُ الدٌمقراطٌة أو الفاشٌة، تَصُونُ أهمٌتها الأكثر 



ٖٖ 
 

جدول الأعمال. فكافة منظمات هٌبة الأمم المتحدة الإقلٌمٌة والمركزٌة 

ٌُحَقِّقُ عصر الرأسمال  التابعة للنظام عاجزة عن أنْ تَكُون فعالة. وبٌنما 

المالً ذروتَه فً أكثر مراحل التارٌخِ عولمةً، فهو ٌإدي دور شرٌحةِ 

ادؾ السٌاسً والعسكري الرأسمالٌٌن الأكثر تؤجٌجاً للؤزمة. إن المر

زَة ضد المجتمع. هذا هو  –لاحتكارِ التموٌل  رأس المال هو الحربُ المُرَكَّ

الواقع المُعاشُ فً العدٌد من الجبهات العالمٌة. ٌمكن تحدٌد الكٌاناتِ 

السٌاسٌة والاقتصادٌة التً ستخرجُ من الأزمة البنٌوٌة للنظام العالمً، من 

 رٌة والسٌاسٌة والأخلبقٌة، ولٌس بالتكهن.خلبلِ مستوى نشاطاتها الفك

ٌُعَدُّ احتكارَ رأس  فً عصر الرأسمال المالً للحداثة الرأسمالٌة، والذي 

المال الأكثر افتراضٌاً على الإطلبق؛ ٌواجِه المجتمعُ التبعثُرَ والتناثر بما لم 

ًُّ والأخ قَ النسٌجُ السٌاس لبقً ٌَحصل له فً أي مرحلةٍ من التارٌخ. فقد مُزِّ

للمجتمعِ إرباً إرباً. ما ٌجري هو "إبادة المجتمع" كظاهرةٍ اجتماعٌة أثقل 

وطؤة من الإبادة العرقٌة. فسٌطرةُ رأس المال الافتراضً على الإعلبم هً 

ٌُضارِع الحرب العالمٌة الثانٌة. كٌؾ  ٌِّرُ إبادة المجتمع بما  ٌُسَ بمثابةِ سلبحٍ 

قصِؾُ المجتمعَ بقذابفه ٌمكن الدفاع عن المجتمع إزاء سلبحِ  ٌَ الإعلبم الذي 

القوموٌة والدٌنوٌة والجنسوٌة والعلموٌة والفنٌة التعصبٌة )الرٌاضة، 

 المسلسلبت وؼٌرهما( على مدارِ الساعة ولدرجةِ الإقٌاء؟

. فكٌفما أن العقل  ًٍّ الإعلبم أٌضاً فعالٌ على المجتمع كثانً عقلٍ تحلٌل

مفرده، فالإعلبم أٌضاً بمفرده أداةٌ حٌادٌة. إنه التحلٌلً لٌسَ جٌداً أو سٌباً ب

د ماهٌتَه. ومثلما أن القوى المهٌمنة تمتلك أفتك  ٌُحَدِّ كؤيِّ سلبح: مُستخدِمه 

الأسلحة فً جمٌع الأوقات، فهً القوى الحاكمة على سلبح الإعلبم أٌضاً. 

م الإعلبمَ وهً مإثرةٌ للؽاٌة فً شلِّ قوةِ المقاومة لدى المجتمع، لأنها تَستَخدِ 

ُ المجتمعُ الافتراضً بوساطة هذا السلبح.  ٌُنشَؤ . حٌث  ًٍّ كثانً عقلٍ تحلٌل



ٖٗ 
 

والمجتمع الافتراضً شكلٌ آخَر من إبادة المجتمع. هذا وبالإمكان اعتبار 

الدولة القومٌة أٌضاً كؤحََدِ أشكال إبادة المجتمع. وفً كِلب الشكلٌَن ٌتم إخراج 

ه. ومثلما أن  المجتمع من كٌنونته، وتحوٌله دِ الاحتكار المُوَجِّ ٌَ إلى أداةٍ بِ

الاستخفاؾ بالطبٌعة الاجتماعٌة خطٌرٌ جداً، فكذا إخراجُ المجتمع من 

كٌنونته ٌعنً جَعلَه منفتحاً على مخاطرَ مجهولةِ الحدود والآفاق. وعصرُ 

 الاحتكار الافتراضً مِن قَبٌلِ الرأسمال المالً أٌضاً، لا ٌمكن له أن ٌتواجد

إلا بالمجتمع الخارج من كٌنونته. فظُهوُ كِلٌَهما فً المرحلة نفسِها لٌس 

محضَ صدفة، بل على علبقة متبادَلة بٌنهما. إن مجتمعَ الدولةِ القومٌةِ 

ٌُؽوٌه  عتَقِدُ أنه دولة قومٌة(، والمجتمع الذي  ٌَ الخارِجَ من كونه مجتمعاً )الذي 

ٌُفسِدُه، ٌعنٌان المجتمعَ ال مهزومَ بكل معنى الكلمة، وتُنشَؤ أشٌاءُ الإعلبمُ و

 أخرى من أنقاضه. ولا مجال للشك فً أننا نعٌشُ هكذا عصر اجتماعً.

لا نعٌش فقط فً المجتمع الأكثر إشكالٌة، بل ونعٌش فً المجتمع العاجز 

عن منحِ فردِه أيَّ شًء. إن المجتمعاتِ التً نعٌشُ ضمنها لم تَفقدُ أنسجتها 

دة بالمخاطر. إنها الأخلبقٌة والسٌا سٌة وحسب، بل وكٌاناتها بالذات مُهَدَّ

تعانً من مخاطر الإبادة، لا من القضاٌا العُضال. فإذا كانت القضاٌا تتعاظم 

وتتسرطَن باستمرار فً ٌومنا، رؼمَ كل القوة العلمٌة برمتها؛ فهذا ٌعنً أن 

ًٌّ مُحٌق. أما م زاعم سلطة إبادة المجتمع لٌس مجرد فرضٌة، بل خطرٌ حقٌق

الدولة القومٌة بؤنها تَصُونُ المجتمع، فتختَلِقُ أفدحَ خداع تضلٌلً، لتَِجعَلَ من 

الخطرِ حقٌقةً واقعة خطوةً بخطوة. إن المجتمع وجهاً لوجه أمام الإبادة، 

 ولٌس أمام القضاٌا وحسب.

 

 

 



ٖ٘ 
 

 قضيت الأخلاق والسياست للوجتوع -7

. إذ لا ٌمكن ؼض الطرؾ عن كونِ إنً مدرك لمخاطر تقسٌم القضاٌا

ًُّ المركزِ باستخدامِ العقل  –هذا الأسلوب  ره علمُ الاجتماعِ الأوروب الذي طَوَّ

مشحوناً بخطرِ فقدانِ تكامُلِ الحقٌقة، بالرؼم من وجودِ  –التحلٌلً بلب حدود 

بعضٍ من مكاسبه ظاهرٌاً. سوؾ أستطرد فً استخدام هذا الأسلوب، إدراكاً 

امه بمخاطرِ تقسٌم القضٌة الاجتماعٌة على شكلِ "قضاٌا"؛ بشرطِ منً لاتس

وضعِ الجوانبِ المحظورة لهذا الخطر نصبَ العٌن على الدوام. وسؤسعى 

 لتناول مواقؾ مختلفة فً قسم الأبستمولوجٌا أٌضاً.

لم نضع السلطة والدولة فً أول أقسام القضاٌا الاجتماعٌة عبثاً. بل إن 

ذلك كونهما تُشَكِّلبن المنبع العٌن للقضاٌا. فالوظٌفة  الدافع الأساسً فً

الأولٌة لعلبقات وأجهزة السلطة والدولة المتموقعتٌَن داخل المجتمع بشكلٍ 

مكَثَّؾٍ تزامناً مع حلول القرن السادس عشر، هً بداٌةً التركٌز بكل ما 

تهٌبته لدٌهما من استطاعة على إبقاءِ المجتمع بلب قوةٍ ولا دفاع، فً سبٌل 

للبستؽلبلِ الاحتكاري. من المهم للؽاٌة تعرٌؾ دور السلطة والدولة على 

هذه الشاكلة. فوصؾُ السلطة والدولة بؤنهما مجرد مجموع أجهزة وعلبقات 

العنؾ وحسب، إنما ٌتمٌز بالنواقص الفادحة. وأنا على قناعةٍ بؤن أهم 

ما دورهما هذا، فتُحَقِّقانه أدوارهما ٌتمثل فً إبقاءِ المجتمع بلب قوة أو دفاع. أ

بالتهشٌشِ الدابم لأنسجته الأخلبقٌة والسٌاسٌة التً تُعتَبَر أدواتِ "وجود" 

المجتمع، وأسقاطها فً حالةٍ تعجز فٌها عن القٌام بعملها أو أداء دورها. ذلك 

أن المجتمعَ لا ٌستطٌع الاستمرار بوجوده، دون تكوٌن ساحتٌَه اللتٌَن 

 لبق والسٌاسة.أسمٌَناهما بالأخ

الدور الربٌسً للؤخلبق ٌتجسد فً اتسامها بضوابطِ تؤمٌنِ دٌمومةِ 

المجتمع وبقابه متماسكاً، والقدرةِ على تطبٌقها. والمجتمع المفتقِد لضوابطِ 



ٖٙ 
 

لَ إلى جماعةٍ حٌوانٌة. وهو فً  وجوده وقدرته على تطبٌقها، ٌعنً أنه تَحَوَّ

ٌُراد. أما دور السٌاسة، هذه الحالة ٌدل على إمكانٌةِ  استخدامه واستؽلبله كما 

فهو من حٌث المضمون ٌعنً تؤمٌن القواعد الأخلبقٌة اللبزمة للمجتمع، 

بالإضافة إلى التداول الدابم لسبلِ وأسالٌبِ تلبٌةِ متطلباته المادٌة والذهنٌة 

دُ من قوةِ النق اش الأساسٌة، ثم الإقرار بها. والسٌاسة الاجتماعٌة تُصَعِّ

والقرار على الدوام تؤسٌساً على هذه المبررات، كً تجعل المجتمع نشٌطاً 

ومنفتحاً فً آرابه. كما تَصِل به إلى مستوى التحلً بمهارةِ إدارةِ نفسه 

لَةً بذلك المٌدان الأولً على الإطلبق  بنفسه، وحلِّ أعماله بنفسه؛ مُشَكِّ

وٌساراً قبل لفظِ أنفاسه  لوجوده. المجتمع الخالً من السٌاسة ٌتخبط ٌمٌناً 

الأخٌرة، كما الدجاجةُ المبتورُ رأسُها. الطرٌق الأكثر تؤثٌراً للئبقاء على 

المجتمع مشلولاً وخابر القوى، هو جعله بلب سٌاسة )بلب شرٌعة حسب 

التعبٌر الإسلبمً(، باعتبارها جهاز النقاش والقرار الذي لا استؽناء عنه فً 

ري وتلبٌة احتٌاجاته المادٌة والمعنوٌة الأولٌة. سبٌل تؤمٌنِ وجوده الجوه

كُون هناك طرٌقٌ خطٌر بهذه الدرجة. ٌَ  ومن المستحٌل أن 

ولهذا السبب، فإن أول ما تلجؤ إلٌه أجهزةُ وعلبقات السلطة والدولة على 

مر التارٌخ هو إحلبل المإسسة المسماة بـ"الحقوق" محل أخلبق المجتمع، 

الدولة" محل سٌاسة المجتمع. أي أن وظٌفة والمإسسة المسماة بحكم "

السلطة والدولة الأساسٌتٌَن فً كل مرحلة، تتجسد فً تجرٌدِ المجتمع من 

قوته فً الأخلبق والسٌاسة، اللتٌَن تإدٌان دور استراتٌجٌتًَ الوجود 

الأولٌتٌَن لدٌه؛ وإقامة الحقوق وحكم السٌطرة مقامَهما. إذ لا وجود لتراكُمِ 

و الاحتكارات الاستؽلبلٌة، من دون هاتٌَن الوظٌفتٌَن. وجمٌع رأس المال أ

صفحات تارٌخ المدنٌة المعمرة خمسة آلاؾ عام، ملٌبةٌ بِكَسرِ شوكةِ المجتمع 

وقوته الأخلبقٌة والاجتماعٌة، ووضعِ حقوقِ احتكارات رأس المال وإدارتها 

كتَسِبَ تدوٌنُه  مكانَها. هكذا هو تارٌخ المدنٌة بؤسبابه الحقٌقٌة والعلنٌة. ٌَ ولن 



ٖ7 
 

السلٌمُ معناه إلا مع هذه الدوافع. هذا الواقع ٌتخفى أٌضاً فً مضمون كافة 

الصراعات الاجتماعٌة فً التارٌخ. فهل سٌعٌش المجتمعُ بموجب أخلبقه 

ٌُفرَض علٌه العٌش كالرعاع على منحى حقوقِ وحكمِ  وسٌاسته هو، أم س

د التعبٌر عن هذه الحقٌقة، لدى قولً احتكارات الاستؽلبل المسعورة؟ إنً أو

بؤن المصدر الأساسً للقضاٌا هو "التضخم السرطانً" لحقوقِ وحكمِ 

قُه العقل. ٌُصَدِّ  السلطة والدولة بما لا 

ثمة فابدةً فً إٌضاحِ نقطةٍ أخرى. تَمَّ انتظار وتَوَقُّع الفابدة أثناء تؤسٌس 

ها "الخبرةً" و"المهارةُ" أهمٌتَها الهرمٌةالأولى، وفً الحالات التً اكتَسَبَت فٌ

باسم المجتمع. ولا فرق فً ذلك، أٌاً كانت تسمٌتُنا للهرمٌة، سواءً الدولة أم 

السلطة. وإنْ كان المجتمعُ لم ٌنظر بعٌنِ السلبِ كلٌاً إلى الدولة والسلطة 

عتَقِد بتٌسٌر أعما ٌَ له )الحكم(، فهذا ٌنبع من أمله فً هاتٌَن الفابدتٌَن. أي أنه 

لدى انتظارِه الخبرةَ والمهارةَ باسم الدولة والسلطة. هذان المإثِّران من أهم 

مبرراتِ انضوابه فً كنفهما. ذلك أن الخبرة لا تتواجد لدى الجمٌع. 

ٌَن  والمهارةُ أٌضاً لٌست من شؤنِ الجمٌع. لكن السلطة والدولة استؽلتا هذ

لاها عاجِزوها الأملٌَن الصاببٌَن المتوقَّعٌَن منهما طٌلة ال مسار التارٌخً، فحَوَّ

ٌَل والدسابس بدل الحقوق، وللبطالة  العدٌمو الخبرة والمهارة إلى ساحةٍ للحِ

بدل التجربة. والرعونات والفواجع الجَسٌمة على علبقةٍ كثٌبةٍ بهذا التحرٌؾ 

 وقلبِ الأمور رأساً على عقب بشكلٍ فادح.

ٌة، التً تُعَبِّرُ عن التطور الكارثة الحقٌقٌة تتجسد فً أن البورجواز

السرطانً للطبقة الوسطى خصٌصاً، تربَّعَت على منطقةِ المجتمعِ الوسطى، 

ة"، عارِضةً مصالحَها الأكثر أنانٌةً على أنها "الحقوق"،  رَّ أي على "السُّ

وإدارتَها التً لا أصلَ لها على أنها "الحكم الدستوري"؛ مُقدِمَةً فً سبٌل ذلك 

من السلطة والدولة بتقسٌمهما إلى "أجهزةٍ" لا نهاٌة لها، وإلى على الإكثار 



ٖ8 
 

عى أنها مٌادٌن "المهارة". أي أن المجتمع "سقط فً  ٌُدَّ مٌادٌن لامحدودة 

البحٌرة لدى فراره من المطر". أما اللٌبرالٌة التً تمثل دقةَ عقلِ 

"، البورجوازٌة، فٌنبؽً تقٌٌم نقاشاتها التً لا تنضب بشؤن "الجمهورٌة

"الدٌمقراطٌة"، "الدستور"، "تقوٌض الحكم"، " وتحجٌم الدولة والسلطة" 

على أنها تحجب الحقٌقة، بقدر ما هً معانً مشحونةٌ بالتعابٌر المعاكسة. إن 

الطبقة الوسطى البورجوازٌة لا تبلػُ حتى مستوى العصور القدٌمة فً 

الحكم، وتحجٌم  تحلٌها بمهارةِ الدستور، الجمهورٌة، الدٌمقراطٌة، تقوٌض

ٌَّرَ هذه المصطلحاتِ النبٌلةَ مشلولةً هو  الدولة والسلطة. ذلك أن الذي صَ

البنٌةُ المادٌةُ للطبقة الوسطى، ونمطُ وجودها. وبٌنما كان المجتمعُ ٌتحمل 

مَلِكَه الأوحد وسلبلتَه الوحٌدة بِشَقِّ الأنفس، فكٌؾ سٌتحمل الأجهزة 

دة؟ إنً أستخدِم مصطلحَ "الأسرة والسلبلة والسلبلات البورجوازٌة اللبمحدو

البورجوازٌة" عن قصد، لأنها تتؤتى من المصدر نفسه. فجمٌع فنونها فً 

الإدارة والقواعد، إنما تَجمَعُها من قوى الأرستقراطٌة النبٌلة والملوك 

العظماء السابقٌن لها. ولا مهارةَ لها فً الإبداع الذاتً. والتؤثٌر السرطانً 

الدولة والسلطة على المجتمع، ٌنبع من طبٌعتها الطبقٌة تلك.  لعلبقاتِ 

 فطبٌعةُ الطبقة الوسطى مثقَلَةٌ بالفاشٌة.

ق تؤتً قضٌة شلِّ تؤثٌر لبمقدمة القضاٌا الأولٌة على الإط بناءً علٌه، ففً

الأنسجة الأخلبقٌة والسٌاسٌة للمجتمع، والبلوغ بها إلى حالةٍ تعجز فٌها عن 

العمل. لا رٌب أنه من ؼٌر الممكن القضاء كلٌاً على الأنسجة والمٌادٌن 

الأخلبقٌة والسٌاسٌة. فما دام المجتمع موجوداً، فالأخلبق والسٌاسة أٌضاً 

أداءِ مهاراتها وكفاءاتها الإبداعٌة والوظٌفٌة، ستتواجد. ولكنها تعجز عن 

بسبب خروج أو إخراج السلطة والدولة من كونهما مٌداناً للمهارة والخبرة. 

واضحٌ جلٌاً أن أجهزة وعلبقات السلطة والدولة فً راهننا تتسلل إلى أدقِّ 

مسامات المجتمع )عبر الإعلبم، شتى أنواع وحدات الاستخبارات 



ٖ9 
 

اصة، والمواعظ الأٌدٌولوجٌة وؼٌرها(، مُسقِطَةً إٌاه فً والتمشٌطات الخ

حالةٍ ٌصٌر فٌها مكتومَ الأنفاس، جاهلبً نفسَه، قاصراً عن تطبٌق أيٍّ من 

مبادبه الأخلبقٌة، عاجزاً عن القٌام بؤيِّ نقاشٍ سٌاسً فً سبٌل تلبٌة 

احتٌاجاته الأساسٌة، وؼٌرَ قادرٍ على صٌاؼةِ أي قرار )السٌاسة 

قراطٌة(. فضلبً عن ذلك، فإن "الشركات الكونٌة"، التً ٌطؽى الحدٌثُ الدٌم

عنها فً حاضرنا كقوةٍ مسٌطرةٍ حقٌقٌة، وبمعنى آخر الاحتكارات "الأزلٌة 

الأبدٌة"؛ قد حققت فً هذه المرحلة أعظم انفجارٍ لها فً رأس المال.  –

أنه كان من ولهذا أواصره الوثٌقة مع إسقاطِ المجتمع فً تلك الحالة. ذلك 

المحال جنً المال من المال بالسبل الافتراضٌة لهذه الدرجة، أي دون 

ٌَجرِ إسقاط المجتمع وبعثرته. أي  المساس بتاتاً بؤيٍّ من أدوات الإنتاج؛ ما لم 

أن كل ما اكتسبته الاحتكارات طٌلة السٌاق التارٌخً بؤجمعه، ومكتسباتها 

لهواء ؛ قد تحققت بالتؤسٌس على الأضخم على الإطلبق التً انتزعتها من ا

إفراغِ المجتمع من وجوده وعموده الفقري ودماؼه. لأنه "لا مال فً 

 الهواء!".

ًَّ التنوٌه مجدداً إلى أن أجهزة وعلبقات السلطة والدولة لوحدها لا  عل

تُسقِطُ المجتمعَ فً هذا الوضع. بل وٌتحقق ؼزو المجتمع أٌدٌولوجٌاً بوساطة 

ٌُعادِلها بؤقل الإعلبم، الذي ٌُ  عَدُّ المصدر الربٌسً الآخر للهٌمنة، والمإثر بما 

تقدٌر. بمعنى آخر، ومن دون تصٌٌر المجتمعِ أبلهاً ساذجاً عن طرٌق 

تحرٌفاتِ القوموٌة والدٌنوٌة والجنسوٌة والعلموٌة والنزعة الفنٌة )تصنٌع 

كُون بمقدور أجهزة وعلبقات الدو ٌَ لة الفن، وبالأخص الرٌاضة(؛ لن 

والسلطة بمفردها إسقاط المجتمع لهذه الدرجة، ولن تستطٌع الشركات 

الافتراضٌة الكونٌة )المقصود بها شركات الرأسمال المالً( والاحتكارات 

التارٌخٌة إخراجَ المجتمع من كٌنونته، ومن ثَمَّ تعرٌضَه لهذا الكم من 

 دةِ المجتمع.الاستؽلبل الذي لا ٌعرؾ حدوداً بحٌث ٌصل درجةَ ممارسةِ إبا



ٗٓ 
 

 قضايا الوجتوع الذهٌيت -3

لا شك أنه ٌستحٌل تحقٌق البلوغ بمجتمعٍ ما إلى حالةٍ ٌنفتح فٌها على 

الاستؽلبل، دون تؤمٌن تجرٌده من الأخلبق والسٌاسة كؤحد أول الشروط 

ٌه على صعٌد الذهنٌة الاجتماعٌة التً  اللبزمة لذلك، إضافة إلى تحقٌقِ تَرَدِّ

اس الفكري لِكِلب النسٌجٌَن السابقٌَن. ولهذا الؽرض ٌقوم الحكام تُشَكِّل الأس

طٌلة التارٌخ بإنشاء "الهٌمنة الذهنٌة" كؤول عملٍ ٌقع على كاهلهم فً سبٌل 

تحقٌق مآرب الاحتكارات الاستعمارٌة. وانهماك الرهبان السومرٌٌن بإنشاء 

السومري المعبد )الزقورات( كؤول عملٍ أمامهم فً سبٌل جعل المجتمع 

منفتحاً على العطاء، وبالتالً الاستؽلبل؛ إنما ٌشٌر إلى هذه الحقٌقة بما لا 

ٌشوبه شاببة. والمعبد السومري ٌتسم بؤهمٌة قصوى من حٌث كونه المصدر 

الأصلً لؽزو وتحرٌؾ الذهنٌة الاجتماعٌة، بحٌث لا ٌزال ذابع الصٌت 

 تارٌخٌاً، ومستمراً فً تؤثٌره إلى الآن.

ناٌةٍ فابقة للئشارة إلى أن الطبٌعة الاجتماعٌة تتؤلؾ من البنى سعٌتُ بع

الذهنٌة الأكثر مرونة على الإطلبق. إذ، من المستحٌل تطوٌر سوسٌولوجٌا 

ذات معنى، دون الإدراك الجٌد لِكَونِ المجتمع الطبٌعةَ الأعلى ذكاءً. بالتالً، 

النظر إلى المجتمع فالطؽاة الجبابرة والحكام والماكرون الذٌن تجرإوا على 

كمصدرٍ للبستؽلبل، كان أول عمل زاولوه كمهمة أساسٌة، هو إضعاؾ 

إمكانٌات وفرص الذكاء والتفكٌر لدى المجتمع، وتطوٌر أول احتكارٍ فً 

هٌبة المعبد باعتباره مصدر الاحتكار الذهنً. ٌإدي المعبد الأصل وظٌفتٌَن 

وسٌلةً للهٌمنة والسٌطرة الذهنٌة.  اثنتٌَن. أولاهما؛ إنه مهم لأبعد حد باعتباره

 والثانٌة؛ إنه صالحٌ جداً لأجل اقتطاع المجتمع من قٌمه الذهنٌة الذاتٌة.

إن مصطلح ذهنٌة المجتمع الذاتٌة تقتضً الاستٌعاب جٌداً. فمنذ أن 

شرعت البشرٌة بالإمساك بالحجر والعصا، إنما قامت بذلك بعد التفكٌر بهذا 



ٗٔ 
 

لٌس الؽرٌزة الفطرٌة، بل أوُلى بذور التفكٌر التحلٌلً.  العمل. ما هو قابم هنا

ر المجتمع، وهذا ما مفاده مضموناً تركٌزَ هذا  وكلما تراكمت التجربة، تَطَوَّ

ٌُرَكِّز مجتمعٌ ما من مدى تجاربه، وبالتالً فكره؛ بقدرِ ما  الفكر. وبقدرِ ما 

كتَسِب المهارة والقوة. بناء علٌه، ٌؽذي وٌصون نفسه وٌ نتج بنحوٍ أفضل. ٌَ

تلك الحقبة توضح ماهٌةَ التطور الاجتماعً، وأسبابَ اتسامه بالأهمٌة 

نَ بذلك تقالٌده  العظمى. فكلما حَثَّ المجتمعُ ذاتَه على التفكٌر، كلما كَوَّ

الأخلبقٌة التً أسمٌناها أٌضاً بالعقل أو الوجدان المشترك، أي فكره 

لك أنها تعنً أعظم خزٌنة للمجتمع، الجماعً. من هنا، فالأخلبق جد هامة. ذ

وتَراكُمَ خبراته، ومبررَ بقابه متماسكاً، والجهازَ الأساسً لتؤمٌن دٌمومةِ 

رِ حٌاته. والمجتمع مدرك بؤفضل الأشكال من خلبل خبرته فً الحٌاة  وتطوُّ

أنه سٌتناثر إذا ما افتقدها. إنه ٌكاد ٌولً الأهمٌة للؤخلبق بجَزمِ الؽرٌزة 

لقاطع. كان الموتُ أو الطردُ خارج المجتمع متروكاً للموت عقاباً الفطرٌة ا

للذٌن لا ٌمتثلون لضوابط الأخلبق فً المجتمعات الكلبنٌة والقَبَلٌِة القدٌمة. 

ولا تزال تلك الضوابط مخفٌة فً جذورِ "جناٌات الشرؾ"، ولو بمنوالٍ 

ؾٍ جداً.  مُحَرَّ

لجماعً، فوظٌفةُ السٌاسة مختلفة نوعاً بٌنما تُمَثِّل الأخلبقُ تقالٌدَ الفكر ا

ما. فهً تقتضً القوة الفكرٌة فً سبٌل النقاش والإقرار بصدد الأعمال 

الجماعٌة الٌومٌة بالأؼلب. الفكر المبدع ٌومٌاً شرطٌ أولً للسٌاسة. مرةً 

أخرى، ٌدرك المجتمع بؤفضل الأشكال استحالة التحلً بالفكر السٌاسً أو 

ها، دون الاعتماد على الأخلبق، باعتبارها مصدرَ الفكر ممارسة السٌاسة ذات

وتَراكُمَه. السٌاسة ساحةُ ممارسةٍ لا ؼنى عنها لأجل الأعمال الجماعٌة 

الٌومٌة )المصلحة المشتركة للمجتمع(. إجراء النقاش واتخاذ القرارات شرطٌ 

 لازم، حتى ولو ظهرت الأفكار المؽاٌرة، بل والشاذة. المجتمع الخالً من

السٌاسة، إما ٌقتفً أثرَ ضوابط الآخرٌن كما الرعاع، أو أنه لا ٌختلؾ بشًءٍ 



ٕٗ 
 

عن الحٌوان المتخبط ألماً كما الدجاجة المبتورُ رأسُها. الفكر الذاتً للمجتمع 

لٌسَ بمإسسةِ البنٌةِ الفوقٌة، بل هو دماغ المجتمع. وأجهزته هً الأخلبق 

 والسٌاسة.

د باعتباره المكان المقدس بالتؤكٌد. لكن الجهاز الآخر للمجتمع هو المعب

هذا المعبد لم ٌكن معبد القوة المهٌمنة )الهرمٌة والدولة(، بل كان المكانَ 

كن  الذاتً المقدس للمجتمع. البحث عن مكانٍ مقدس ذاتً ٌحتل الزاوٌةَ الرُّ

فً اللُّقى الأثرٌة. ربما أنه البنٌة الهامة الوحٌدة التً بقٌت متماسكة حتى 

منا الراهن. من المستحٌل النظر لهذا الواقع بعٌن الصدفة. فؤول مكان ٌو

مقدس للمجتمع هو المكان الذي ٌمثل كل ماضٌه وأسلبفه وهوٌته وشَراكته. 

رِ الذات والاستذكار، وإشارةُ  ٌٌَّن، ومكان تَذَكُّ كْرِ والعبادة الجماع إنه مكان الذِّ

غ الهام للتجمع. لقد كان المجتمع مدركاً أنه  الانتقالِ إلى المستقبل، والمُسَوِّ

دُ المعبد فً مكانٍ ٌستحق الحٌاة الجذابة والعظٌمة والجمٌلة،  ٌَّ ٌُشَ بقدرِ ما 

كتَسِبُ قابلٌتَه فً تمثٌله، وقٌمتَه الحٌاتٌة. بالتالً، كانت أعلى  ٌَ بقدرِ ما 

ٌُظهِرُ المثال السومري،  مستوٌات العظمة تُعرَضُ فً المعابد. ومثلما 

معبد كان فً الوقت نفسه مكانَ أدوات الإنتاج ومستودع الكادحٌن فال

وملجؤهم. أي أنه كان مكان النشاط التعاونً. كما لم ٌكن مكان العبادة 

وحسب، بل ومكان التداول والقرار أٌضاً. كان المركز السٌاسً، وعشَّ 

بُ فٌه المعمارٌ ٌُجَرِّ ٌٌِّن، ومكان الاختراع، والمركز الذي  ون والحكماء الحِرَفِ

عَ كافة مراكز التكهن فً المعابد لٌس  فنونهم، وأول مثالٍ للؤكادٌمٌة. إن تَجَمُّ

محض صدفة. جمٌع هذه العوامل والمبات الأخرى منها، إنما تبسط للعٌان 

ٌُسر  –أهمٌة المعبد. وفً هذه الحالة أٌضاً، سٌكون من الواقعً القول  وبكلِّ 

 هنً للمجتمع.أنه المركز الأٌدٌولوجً والذ –



ٖٗ 
 

الأطلبل التً نسجَتها الأعمدة الحجرٌة المنتصبة فً أورفا، تَعُود إلى ما 

قبلِ اثنتًَ عشرةَ ألؾ سنة. لم تَكُن الثورة الزراعٌة قد تحققت بعد. ولكن، 

وبالتالً  –واضح جلٌاً أن نحتَ ونصبَ تلك الأحجار تتطلب وجودَ الأناسَ 

قٌة جداً. مَن كانوا هإلاء؟ كٌؾ كانوا المتمتعٌن بالمعانً الرا –المجتمع 

ٌتحدثون؟ كٌؾ كانوا ٌقتاتون وٌتكاثرون؟ كٌؾ كانت أفكارهم وعاداتهم؟ 

نون رزقهم ومعٌشتهم؟ ما مِن أيِّ أثرٍ للرد على هذه الأسبلة.  ٌُإَمِّ كٌؾ كانوا 

ٌَت كؤثَرٍ من بقاٌا  ولكن، ٌؽلب الظن أن هٌاكل الأعمدة الحجرٌة المنتصبة بَقِ

بد. وبما أن القروٌٌن العادٌٌن الٌوم لا ٌمتلكون تلك القدرة على نحتِ تلك المع

ٌِّمٍ إلى ذاك المكان لنصبِها، فهذا ما مفاده أن أولبك  الأحجارِ ورفعِها بنحوٍ قَ

الأناس ومجتمعاتهم لم ٌكونوا متخلفٌن عن القروٌٌن الحالٌٌن وعن 

نقاط المشابهة، لا ؼٌر. المجتمعات القروٌة الراهنة. إننا نقوم بتخمٌن ال

بةً من  فَت( أٌضاً، تتؤتى متسرِّ ولَربما أن قدسٌةَ أورفا )وإنْ كانت قد حُرِّ

تقالٌدِ ما قبل التارٌخ كما جدول الماء. وبهذا المعنى، فؤنا لا أتحدث عن علةِ 

وجود المعبد الاجتماعً وأهمٌته. بل أتناول دوافع وجود المعبد المهٌمن 

 وأهمٌة وظٌفته.

ب الرهبان المصرٌون أٌضاً دورهم فً تشٌٌد المعبد المهٌمن، مثلما لع

المثال السومري بؤقل تقدٌر. ولم ٌتخلؾ البراهمانٌون الهنود عنهم فً ذلك. 

والشرق الأقصى بؤجمعه لم ٌكن فً وضعٍ متخلؾٍ عن ذلك. كما كانت معابد 

كُن عبثاً اختٌار الشبا ٌَ ن الٌافعٌن كضحاٌا. أمرٌكا الجنوبٌة أٌضاً مهٌمنة. ولم 

المعابد المسٌطرة فً كافة عصور المدنٌة كانت مهٌمنة، وكؤنها نسخةٌ من 

الأصل. أما الوظٌفة الربٌسٌة لتلك المراكز، فكانت إعدادَ المجتمع 

لاستخدامه فً خدمة الحكام. فبٌنما كان الجناح العسكري للبحتكار ٌقطع 

ع والأسوار، كان الجناح الرإوس لٌستخدم الجماجم فً بناء جدران القلب

الروحانً ٌتمم العمل نفسه بالؽزو الذهنً. وقد تسابق كِلب النشاطٌَن على قَدَمٍ 



ٗٗ 
 

وساق فً استعباد الجماعات. أحدهما أنتج الهلع، والآخرُ أنتج الإقناع. ومَن 

 بمقدوره إنكارَ استمرارٌةِ مجتمع المدنٌة بهذا المنوال على مر آلاؾ السنٌن؟

ت المدنٌة الأوروبٌة المهٌمنة تؽٌٌراً كبٌراً فً هذا الشؤن. فً لقد أنَجَزَ 

حٌن أنها حافظت على جوهره. إذ من المُلبحَظ ٌومٌاً أن أجهزة الدولة 

القومٌة العملبقة المتربعة على المجتمع، لم تَكتَؾِ بذلك، بل أخَضَعَت 

ذي المسامات الداخلٌة للمجتمع بؤدق تفاصٌلها تحت سٌطرتها. فالشًء ال

مَنَحَته الجامعات والأكادٌمٌات وعلى مستوى أدنى المدارس الثانوٌة 

والإعدادٌة والابتدابٌة والحضانة باعتبارها مراكز التكوٌن الذهنً، وأكَمَلتَه 

الكنٌسة والكنٌسد والجامع، وجَزَمَت به الثكنات العسكرٌة؛ ما الذي ٌمكن أنْ 

كُن الؽزوَ والاحتلبلَ وا ٌَ لصهرَ والاستعمار للؤنسجة الذهنٌة ٌَكونَ إنْ لمَ 

والأخلبقٌة والسٌاسٌة المتبقٌة من المجتمع؟ إذن، والحال هذه، بعضُ 

رٌن الأعزاء لا ٌتحدثون هباءً، عندما ٌقولون بوجود تحوٌل المجتمع  المفسِّ

إلى "حشدٍ" من القطٌع. والتوجه صوب مجتمعِ الفاشٌة من خلبل هذا 

ذكرٌاتنا الؽضة فً الوقت عٌنه. وبحور  الاستعمار الذهنً، إنما هو من

 الدماء للتارٌخ القرٌب، إنما هً محصلةٌ لهذا الؽزو الذهنً.

لا ضٌَرَ من التكرار: إذا ما هَزَزتَ أٌقونات النزعات التعصبٌة القومٌة 

عفواً  –والدٌنٌة والجنسٌة والرٌاضٌة والفنٌة، بإمكانك توجٌهَ المجتمعِ 

أيِّ هدؾٍ تشاء. إن الؽزوَ الذهنً أساسُ التطور والجماهٌر نحوَ  –الرعاع 

ٌَعجزُ  الذي ٌجعل المجتمعَ منفتحاً على الرأسمال المالً العالمً الراهن، بما 

عن فعله أيُّ عنؾٍ كان. مرةً أخرى ٌنبؽً إلقاءَ تحٌة الاستعداد أمام الرهبان 

خمسة  السومرٌٌن واختراعهم للمعبد! لَكَم أنتم ؼازون أباسل. فرؼم مرورِ 

آلاؾ عام بؤكملها، إلا أن آخِر ممثلٌكم الحالٌٌن ومعابدَهم قادرون على 

تكدٌس رإوس الأموال الأضخم فً التارٌخ، دون أن تَمسَّ أٌادٌهم الماءَ 



ٗ٘ 
 

البارد أو الساخن ! فحتى أعتى تصورات الآلهة وظِلبلهُا )ظِلُّ الله(، لم 

هذه، فالتكدٌس الدابم تستطع تحقٌق هذا الكم من المكاسب. إذن، والحال 

والتراكمً لرأس المال لٌس بمصطلحٍ أجوؾ، والتحرٌفات الذهنٌة لٌست 

ل كلٌّ من الدكتور حكمت كفلجملً   بعملٌاتٍ تمشٌطٌة بسٌطة. عندما تَوَصَّ

والإٌطالً أنطونً ؼرامشً إلى تعرٌفات مشابهة بصدد الؽزو المهٌمن، 

التً سادها السمو بشؤن الدولة كانوا قابعٌن فً ردهات السجون فً الأثناء 

" فً نهاٌةِ  ًّ القومٌة. ما عَلِموه كان نابعاً مما عاشوه. وأنا أٌضاً "محكوم عل

المآل من قِبَل رأس المال العالمً. لذا، فعدم التعرؾ السلٌم علٌه كان سٌكون 

 خٌانةً لذهن المجتمع الذاتً متمثلبً فً ذهنٌتً )هوٌتً(.

 قضايا الوجتوع الاقتصاديت -4

لَطالما ٌخطر النمل ببالً كلما ذُكِرَت القضاٌا الاقتصادٌة. حتى حٌوانٌ 

صؽٌرٌ مثل النمل لٌس لدٌه قضٌة اقتصادٌة )الاقتصاد هو التؽذٌة بالنسبة 

لكلٍّ كابنٍ حً أٌاً كان(. فكٌؾ تُعاشُ القضاٌا الاقتصادٌة الفظٌعة، بل وحتى 

ٌَحمَرُّ  ٌٌَن  البطالة التً  لها الوجهُ خجلبً، بالنسبة لموجودٍ ذي عقلٍ وخبرةٍ راق

مثل الإنسان؟ ما الذي ٌعجز ذكاء الإنسان عن التعمق فٌه وتحوٌله إلى عمل 

لا تنبع من الآلٌة الطبٌعٌة، ولٌست معنٌة  –بالتؤكٌد  –فً الطبٌعة؟ القضٌة 

اقتصادٌة متعلقة بالمحٌط؟ فذببُ الإنسانِ الجابرُ فً داخله. أي أن كل قضٌة 

 بِرَسمَلَةِ المجتمع، وعلى رأسها البطالة.

ٌِّم. وهو ٌسعى لإٌضاح البطالة  لا رٌب أن تحلٌل ماركس للرأسمال قَ

ارتباطاً بسٌاق الأزمة. الأمر المإلم هو أن مَرَضَ النزعة العلموٌة قد انقضَّ 

ل المجتمع علٌه أٌضاً وبؤسوأ الأحوال. فمَرَضُ العلموٌة أعاقَ قٌامه بتحلٌ

التارٌخً بنحوٍ أشمل بكثٌر. ما سعٌتُ أنا لفعله هو العمل على تعرٌؾ رأس 

بؤنه الأداة المإثرة فً إخراج  –وبالعكس  –المال بؤنه لٌس اقتصاداً، بل 



ٗٙ 
 

الاقتصاد من كونه اقتصاداً. ودافعً الأولً فً ذلك هو أن الربح ورأس 

كُن فً أي وقتٍ من الأوقات هدفاً  ٌَ فً تطور المجتمع، ولم ٌحتل المال لم 

مكانه فٌه البتة. بالمقدور تصور المجتمع الثري المفعم بالرفاه. فالأخلبق 

والسٌاسة منفتحتان على ذلك. ولكن الحدٌث عن الؽنى ورأس المال فً 

الوقت الذي ٌبن فٌه المجتمع تحت وطؤة الحاجة والبطالة، إنما ٌتعدى كونه 

كُونَ م ٌَ عنٌاً بالإبادةِ الاجتماعٌة. وتعرٌؾُ المدنٌة بؤنها جُرماً، بل ٌنبؽً أن 

 كومةُ القضاٌا بالذات، إنما ٌتؤتى من ارتكازها إلى احتكارِ رأسِ المال.

تَسٌرُ روزا لوكسمبورغ على حافة حقٌقةٍ جدِّ هامة، عندما تَربطُ تَحَقُّقَ 

ت العَتَبةَ  إلى  رأس المال بشروطِ المجتمع اللبرأسمالً. ولو أنها تَخَطَّ

الداخل، لكانت سوؾ ترى أنه لٌس متعلقاً بوجودِ المجتمع اللبرأسمالً 

ٌَسقً العامِلَ نقطةَ دمٍ  ادة ، و م بامتصاصه للمجتمع كالقُرَّ تَوَرَّ ٌَ فحسب، بل وَ

دُ بجزم على أنً لا أنكر جهد  ٌَجعلَه شرٌكَه فً الجرم. إنً أشَُدِّ مما امتصه لِ

ٌِّن أنه لا  ٌمكن ربطَ تكوٌنِ رأس المال بكدحِ العاملِ إلا العامِل. ولكنً أبَُ

رنا بمنوالٍ فلسفً وتارٌخً واجتماعً،  ًٍّ ضبٌل. بل وإذا ما فكَّ بمقدار جزب

سنجد أن هذا المقدار الجزبً الضبٌل أٌضاً سٌفقد معناه. وانطلبقاً من 

القضاٌا الأٌكولوجٌة ٌتضح تدرٌجٌاً أن الصناعوٌة وَرَمٌ مقتاتٌ على ظهرِ 

تمع والبٌبة. أيٌّ من الأناس أصحابِ المعرفةِ والفَراسة بمستطاعهم المج

إنكارَ أنّ الحكامَ الإدارٌٌن والعمالَ المتمرسٌن باتوا فً راهننا الشرٌحةَ 

الأكثر امتٌازاً بٌن المجتمع، وأنّ ثمنَ ذلك هو البطالة المتعاظمة كالتٌهور؟ 

ٌٌَّن، أي فطوابقُ الصناعة الراقٌة، وشرابح التجارة والتم وٌل الاحتكار

احتكارات رأس المال؛ قد أفَقَدَت مصطلحَ العاملِ معناه بؤفضل الأشكال من 

خلبل مشارٌعها فً "الشراكة الكثٌرة الأسهم". من المهم بمكان رإٌةَ العاملِ 

ٌَربط احتكارَ رأسِ المال بالمجتمع  على أنه اختُزِلَ إلى دورِ الحزام الذي 

تعرٌؾ دور الاشتراكٌة المشٌدة على أنها "العامِل طردٌاً. وكٌفما ٌمكن 



ٗ7 
 

المُتنازِل"، باعتبارها رأسمالٌة الدولة؛ فكذا للرأسمالٌة الخاصة الكلبسٌكٌة 

د  أٌضاً عامِلهُا المُتنازِل المشابه أٌضاً. لقد تنامى هإلاء بشكلٍ متزامنٍ وموَحَّ

اللبرأسمالً، داخل المجتمع فً كل وقت. المجتمع المتبقً هو ذاك المجتمع 

 الذي خطر ببال روزا.

ؾُ هنا هو الفرق بٌن الرأسمالً واللبرأسمالً . إذا ما انتبهنا، فالمُعَرَّ

ٌِّمُ الأمرَ بشكلٍ  كِلبهما شكلٌ من أشكال المجتمع لدى روزا. أما أنا، فؤقَُ

مؽاٌر. حٌث لا أعَتَبِرُ الرأسمالٌةَ شكلبً من المجتمع، بل شبكةً أو تنظٌماً 

ٌُوَلِّد  ٌُجَفِّؾُ الاقتصاد، و ٌَختَلِسُ فابضَ القٌمة عن طرٌق المجتمع، و شاسعاً 

سلطة مستخدِماً أدواتِ الهٌمنةِ الأٌدٌولوجٌة البطالة، وٌندمج مع الدولة وال

راً. إنً  المنٌعة. وقد أضافوا شرٌحةَ العامِلِ المُتنازِل ضمن هذا التنظٌم مإخَّ

أهَدِؾُ إلى تلبفً العدٌد من سوء الفهم، لدى تعرٌفً لمضمونِ الشبكة 

الاحتكارٌة بهذا المنوال مرةً أخرى. وأخَُصُّ بالذكر اضطراري لكشؾِ 

ب عن طابع المصٌدة لمصطلحِ "المجتمع الرأسمالً". فإضفاءُ صفةٍ النقا

كهذه على الاحتكار الرأسمالً، إنما هو لطؾٌ زابدٌ عن الحد. ذلك أن شبكةَ 

نُ الشبكةَ التنظٌمٌة. هذا ومن الضروري الإدراكَ بؤفضل  رأس المال قد تُكَوِّ

فع الوحٌدُ للعجز عن الأشكال أن المافٌا أٌضاً شبكةُ رأسِ مالٍ مُثلى. والدا

تسمٌةِ شبكة رأس المال بالمافٌا هو قوتها المهٌمنة فً المجتمع، وصِلبتُها 

مع السلطة الرسمٌة. وإلا، لَكانت ستبقى شبكةً عاجزةً عن التحلً بالضوابط 

 الأخلبقٌة حتى بقدر المافٌا.

 هذا وأضٌؾ بؤهمٌة نقطةً أخرى، ألا وهً أنً لا أنَظُرُ إلى الصانِعِ أو

التاجر أو المُزارِع من الدرجة الوسطى على أنهم رأسمالٌٌن. فهم الشرابح 

الاجتماعٌة التً تسعى إلى الإنتاج لتلبٌة الاحتٌاجات الاقتصادٌة الحقٌقٌة 

بنسبةٍ كبرى، ولو تم تضٌٌق الخناق علٌها بالعدٌد من الجوانب من طرؾِ 



ٗ8 
 

ى تبادُلَ البضابع الصؽٌرة رأس المال. علبوةً على أنً لا أعَتَبِر القابمٌن عل

فً السوق، ولا صانعً تلك البضابع فً ورشاتهم الصؽٌرة رأسمالٌٌن. أما 

أصحاب المِهَن الحرة بشتى أنواعها، فبطبٌعة الحال لا ٌمكن اعتبارَهم 

رأسمالٌٌن. هذا وفٌما خلب الشرٌحة المُتنازِلة، فإن جمٌع العامِلٌن، القروٌٌن، 

لون العمودَ الفقري  الطلبب، الموظفٌن، صؽار ٌُشَكِّ الكَسَبة، الأطفال، والنساء 

للمجتمع. إنً أجَهَدُ لصٌاؼةِ هذا التعرٌؾِ على أنه المجتمع اللبرأسمالً. أي 

انً عندما أقول بالمجتمع اللبرأسمالً، فلب أقصد به المجتمعَ الذي اعتقدَه 

ج له من خلبل المصطلحات من قبٌل : الإقطاعً، أؼلب الماركسٌٌن، والمُرَوَّ

مجتمعَ النمط الآسٌوي، أو شبه الإقطاعً. ذلك أنً بِتُّ مقتنعاً بؤن تلك 

المصطلحات لا تُعَلِّم الحقٌقة، بل تطمسها بالأؼلب. علماً أنً لا أقتصر فً 

هذا التحلٌل على شبكات رأس المال المتمركزة فً أوروبا بعد القرن 

رُه ضمن إطار ك افة شبكات رأس المال التً السادس عشر وحسب، بل أطَُوِّ

 –تسطو على فابض القٌمة طٌلة مِحَكِّ التارٌخ )الاحتكارات التجارٌة 

الأٌدٌولوجٌة، الزراعٌة، والصناعٌة(. هذا ومن  –العسكرٌة  –السٌاسٌة 

الجلً أٌضاً أنه لا داعً للمزٌد من البحث لأجل رإٌةِ كونِ الرأسمال المالً 

 التحلٌل بشكلٍ ضاربٍ للنظر.العالمً الراهن ٌإٌد صحة هذا 

إن رإٌةَ الطابعِ المناهض لرأس المال فً الطبٌعة الاجتماعٌة ٌتمٌز 

بؤهمٌة حٌاتٌة كالمفتاح. فالمجتمع خلبل مسٌرته على مر آلاؾ السنٌن كان 

مدركاً أن تكدٌس رأس المال ٌتسم بالتؤثٌرِ الأكثر إفساداً على الإطلبق. 

واجد دٌنٌ إلا وأدانَ الربا، باعتباره أحد وعلى سبٌل المثال، ٌكاد لا ٌت

 الأسالٌب المإثرة فً تراكُمِ رأس المال.

ر البطالة المتضخمة فً راهننا كالتٌهور  ٌُعَدُّ القولُ بؤن رأس المال قد طَوَّ

فً سبٌل خلقِ الٌد العاملة الرخٌصة والمرنة؛ تقٌٌماً ناقصاً جداً. فبالإضافة 



ٗ9 
 

ٌقة، إلا أن الدافع الأصلً هو قٌامُ رأس المال إلى كونِ هذا جانباً من الحق

بإخضاعِ المجتمع للركض وراء الأنشطةِ المإدٌة إلى جنً الربح. لكن 

الأنشطة الهادفة إلى الربح ورأس المال، لا تتوافق والاحتٌاجاتِ الضرورٌةَ 

للمجتمع بتاتاً. فإذا كان الإنتاج القابم بؽرض إشباع احتٌاجات المجتمع لا 

دُرُّ  الربح، فإن رأسَ المال لا ٌكترث بتَخَبُّطِ المجتمع ضمن المجاعة والفقر  ٌَ

المدقع. علماً أن الملبٌٌن من البشر هم فً هذه الحالة راهناً. مثلبً، إذا ما 

استُثمِرَت كمٌةٌ من رأس المال الذي بقبضة الٌد نوعاً ما فً الزراعة، فلن 

قاً. لكن، وعلى النقٌض، فرأس تبقى، ولا ٌمكن أن تبقى قضٌة المجاعة إطلب

المال ٌقوم بإفراغ الزراعة وإفسادها باستمرار. والسبب فً ذلك هو انعدام 

أو ضآلة معدل الربح فً الزراعة. إذ ما من رأسمالً ٌفكر بالزراعة، ما 

ٌَكسَب كمٌات طابلة من المال بوساطة المال. ولا مكان البتة لهكذا تفكٌر  دام 

قدٌماً كانت الدولة تُسانِدُ الزراعة كثٌراً باعتبارها فً طبٌعة رأس المال. 

احتكاراً. ولكنها كانت تحصل على المنتوجات العٌَنٌة أو الضرابب المالٌة 

ثمناً لذلك. أما أسواقُ رأس المال الحالٌة، فقد أفَرَؼَت هكذا نشاطاتٍ للدولة 

 الإفلبس.من فحواها. ففً حال العكس، لا ٌمكن للدول النفاذَ من مواجهةِ 

إذن، فتَركُ رأس المال للجذع الربٌسً من المجتمع متخبطاً بالتدرٌج 

ضمن البطالة والبإس، لا ٌنبع من السٌاسات الٌومٌة المرحلٌة، بل من 

طابعه البنٌوي. بالمستطاع الإدراك بكل سهولة من خلبل رصدٍ بسٌطٍ، 

حتى ولو أرٌُدَ العملَ ودون الحاجة للبحث، أنَّ البطالةَ فً المجتمع لن تُحَلَّ، 

بؤرخصِ الأجور. ومرةً أخرى أقول بوجوبِ الاستٌعابِ بؤفضلِ الأشكال أنه 

من المستحٌل أنْ ٌتخلص المجتمع من البطالة والبإس، دون زوالِ سٌاساتِ 

 ونظامِ الربح المتؤسسِ على فابضِ القٌمة.



٘ٓ 
 

ر المدقع وإلا، وعلى سبٌل المثال، لماذا تستفحل البطالة والمجاعة والفق

فً سهول مٌزوبوتامٌا، التً أشَبَعَت عدداً جماً من المجتمعات على مر 

التارٌخ، والتً أدت دور الأمومة للمجتمع النٌولٌتً طٌلة خمسة عشر ألؾ 

عام؟ إن تلك السهول بإمكانها تؤمٌن الؽذاء لخمسٍ وعشرٌن ملٌون من 

وذلك فً حال تم الأنفس وفق معاٌٌرنا الراهنة، بل وسٌفٌض منها أٌضا؛ً 

التخطٌط لحملةٍ إنتاجٌة لا تهدؾ إلى الربح. الحاجة الوحٌدة لتلك السهول 

له، بل  تتجسد  –وعلى النقٌض  –وأهالٌها لا تتجسد فً تلك الٌد التً لا تُشَؽِّ

فً أن تتخلى تلك الٌد عن خِناقه )وأنْ تَكُون تلك الٌد خاصة أو معنٌة 

(. الشًء الوحٌد الذي هً بحاجة إلٌه هو: بالدولة، لا ٌؽٌر من الأمر شٌباً 

دِ الكادح الحقٌقً، وإنجاز الثورة الذهنٌة الاجتماعٌة  ٌَ التَّماس مع التراب بِ

التً تهٌا الفرصة لذلك، عودة الأخلبق الاجتماعٌة والسٌاسة مجدداً إلى 

وظابفها باعتبارها المدارس والأجهزة الأساسٌة، وهَرَع السٌاسة الدٌمقراطٌة 

 مهامها والتشبث بها بالنواجذ والأطراؾ من خلبل العقول الحقٌقٌة. نحو

 قضيت الصٌاعىيت في الوجتوع -5

بالمقدور التبٌان أن الثورة الصناعٌة القرٌنة فً أهمٌتها للثورة الزراعٌة 

قد حَقَّقَت قفزتها النوعٌة مع نهاٌات القرن الثامن عشر وبداٌات القرن التاسع 

التراكم التارٌخً طٌلة آلاؾ السنٌن، لِتَستَمِرَّ فً مسارها عشر، تؤسٌساً على 

ٌَسودُ العجز عن الجزم بشؤنِ أٌن  هبوطاً وصعوداً حتى ٌومنا الراهن. و

ومتى وكٌؾ ستتوقؾ أو تُوقَؾ. تتمٌز هذه الثورة بخاصٌةٍ أشَبَه ما تَكُون 

ضوٌةٌ تحت بانفجارِ العقل التحلٌلً. بل هً منتوجُ ذاك العقل أصلبً. إنها من

النفوذ القاطع لرأس المال. لا شك أن رأس المال بنفسه لٌس مبتكرَ الأدوات 

ة فً كل زمانٍ على تحوٌلها إلى  زَ بسرعةٍ مُلحَِّ الصناعٌة بالأؼلب. ولكنه رَكَّ

ٌَّتِه. إن الإنتاج السرٌع  ٌَحتاجُه منها لِمُلكِ أدواتٍ لرأس المال، وأخَضَع ما 



٘ٔ 
 

رٍ  رةُ  والرخٌص فرصةُ تَطَوُّ عظمى بالنسبة للمجتمع. والصناعة المُسَخَّ

ٌِّمَةٌ كما العقل. أي أن المُعضِلةَ لا تَكمُنُ فً الصناعة بِحَدِّ  لخدمة المجتمع قَ

ذاتها، بل فً نمطِ استخدامها. فالصناعة تماماً مثل الإمكانٌات النووٌة. حٌث 

دُ الحٌاة إذا استُخدِمَت لخدمةِ مصالحِ الاحتكارات، فقد تتحول إلى أ داةٍ تُهَدِّ

بؤعلى المستوٌات، بدءاً من الكوارث الأٌكولوجٌة إلى اندلاع الحروب. علماً 

عَ من وتٌرةِ الدمار البٌبً، مثلما ٌتبٌن  أن استخدامها بهدؾ الربح قد سَرَّ

ٌُزَجُّ بها للتوجه بسرعة صوب المجتمع الافتراضً.  بجلبء فً ٌومنا. كما 

حُلُّ محل أعضاءِ الإنسان بسرعة. وإذ ما والتحول الآلً )الروبوتً ٌَ  )

 استمرت الحال على هذا المنوال، فسوؾ ٌصبح الإنسان بلب فابدة تدرٌجٌاً.

الرأيُ المُجمَعُ علٌه ٌشٌر إلى أن الوضعَ الراهنَ للبٌبة ٌدل على أن الحٌاةَ 

حُفُّها الخطر، ولٌس المجتمع لوحده. ٌنبؽً التشدٌد بؤه ٌَ مٌة الحٌوٌة بؤكملها 

على أن التصرٌح بمسإولٌة الصناعة كظاهرة بمفردها عن هذا المنحى، 

تحرٌؾٌ بكلِّ معنى الكلمة. ذلك أن الصناعة بمفردها إمكانٌةٌ حٌادٌة. بل 

وبمستطاع الصناعة المتكاملة مع مبررات وجود المجتمع أن تإدي الدور 

دَ فً الرقً بالعالمَ إلى مستوى الطبٌعة الثالثة،  لٌس بالنسبة للئنسان المُحَدِّ

وَات أٌضاً. إنها تَحمِلُ طاقةً كامنةً كهذه. وإنْ  ٌَ وحسب، بل ولأجل كافة الحَ

حَصَل هذا، حٌنها ٌنبؽً تقدٌس الصناعة. إلا أنها حٌن تُخضَع لمراقبةِ 

ل العالَم إلى جهنم بالنسبة للئنسانٌة  –وسٌطرةِ رأس المال  الربح، فقد تُحَوِّ

دَ أن السٌاقَ الراهنَ هو كذلك جمعاء، فٌما عدا حفن ٌْ ة من الاحتكارٌٌن. بَ

نوعاً ما. ومن ؼٌر الممكن إنكار كون هذا الوضع قد أصابَ البشرٌةَ بالقلق 

سَت إمبراطورٌاتٍ حقٌقٌةً مُسَلَّطةً على المجتمع،  والمخاوؾ. فقد أسََّ

ثمة  باعتبارها احتكاراً صناعٌاً. فمقابل الهٌمنة الخارقة لأمرٌكا لوحدها،

 –العشرات من الهٌمنات الصناعٌة. وحتى لو تم إٌقاؾ الهٌمنة السٌاسٌة 

العسكرٌة، فلٌس من السهولة بمكان إٌقاؾ الهٌمنات الصناعٌة. ذلك أنها هً 



ٕ٘ 
 

أٌضاً قد تَعَولَمَت. فإذا ما ضاقَ علٌها بلدٌ ما كمركز، تُباشِر فوراً بتحوٌلِ 

ا. مِن أٌن لنا أن نَعلمََ أن أمرٌكا لن مكانٍ آخَر أو بلدانٍ جدٌدة إلى مراكز له

ٌُلبحَظ  تختار الصٌن ؼداً لتَِكُونَ إمبراطورٌةً صناعٌة؟ إذ، ومنذ الٌوم 

 إمكانٌة حصول ذلك أٌضاً روٌداً روٌداً، بعدَ ملبءَمة الشروط لذلك.

قَضَت الصناعوٌةُ على الزراعة من حبل ورٌدها، من الصمٌم، من 

لاً تجاه الصناعة، رؼم أنها عَصَب الحٌاة. إذ تَشهَدُ  الزراعةُ دماراً مُهَوِّ

العنصر الأصلً للمجتمع البشري، ووسٌلة وجوده. هذا النشاطُ المقدس الذي 

أوَجَدَ البشرٌةَ على مر خمس عشرة ألؾ سنة قد تُرِكَ وشَؤنَه فً الٌوم 

الحاضر، تهٌبةً لإخضاعه إلى سٌطرةِ الصناعة. عندما تدخل الصناعةُ 

الربح إلى مٌدان الزراعة، فمن المحال تقٌٌمها  –هَةُ برأسِ المال المُوَجَّ 

ٌُعتَقَد. فتَلبعُبُ الاحتكارات الصناعٌة  بالإنتاج السرٌع والوفٌر كما 

ٌُقحِمها فً وضعٍ أشَبَه ما تَكُون فٌه بِؤمُومةِ التلقٌح  بِهرموناتِ الأرض سوؾ 

ةً بالحَمْلِ مِن مَنًٍ ؼرٌب، الاصطناعً. فكٌفما أن الأممومةَ لن تَكُونَ سلٌم

ٌُقحِمَها فً وضعِ  لةِ هرمونٌاً لا ٌمكن أن  كذلك فتلقٌحُ الأرض بالبذور المُعَدَّ

الأمومةِ الحسنة. لكن الاحتكارات الصناعٌة تُجَهِّزُ نفسَها لهذا الطٌش فٌما 

ٌخص الزراعة. لَربما أن تارٌخ البشرٌة سٌكون شاهداً على أفدحِ ثورةٍ 

مٌدانِ الزراعة. بل وبدأ ٌعٌشُها فعلبً. الأرض، أي الزراعة  مضادةٍ فً

لٌست أٌةَ أداةٍ أو علبقةٍ إنتاجٌةٍ اعتباطٌة، بل هً أجزاءُ وجودِ المجتمع 

ل البتة. وقد أنُشِاَ المجتمع البشري عن طرٌق  وكٌانه التً لا تتجزأ ولا تُعَدَّ

ومن الإنتاج، إنما  الأرض والزراعة بنسبةٍ علٌا. وبَترُه من تلك الأماكن

ٌعنً إلحاقَ الضربة الساحقة بوجوده وكٌانه. وحقٌقةُ المدٌنة المتضخمة 

كالسرطان، إنما تَسرد هذا الخطر منذ الآن بكل علبنٌته. أما الخَلبص، 

ٌُرى كاحتمالٍ كبٌر وبنسبةٍ مرتفعة فً حركةٍ معاكسة. إنها حركة العودة  ف

ب ٌَ بدو أن تَحدٌدَ الشعار من المدٌنة إلى الأرض والزراعة. و ٌَ دو فٌما 



ٖ٘ 
 

الربٌسً لهذه الحركة سٌكون على الشاكلة: "الزراعة والأرض لأجل 

الربح مع الأرض  –الوجود، وإلا الفناء". فتَكامُلُ صناعةِ رأس المال 

ٌُؽدِقُ علٌهما التناقضاتِ  والزراعة، لا ٌتحقق بعلبقاتِ الصداقة والتكافل. بل 

 جج بٌنهما العِداء.المتراكمةَ كالجبال، وٌإ

قد تَبلػُُ التناقضاتُ الطبقٌة والأثنٌة والقومٌة والأٌدٌولوجٌة فً المجتمع 

حَدَّ الصراعات والحروب. إلا أنها لٌست بالتناقضات التً ٌستحٌل التؽلب 

دِ الإنسان، فبالإمكان بَعثَرَتها أٌضاً. أما  ٌَ علٌها وتَخَطٌّها. فمثلما أنها أنُشِبَت بِ

ٌن الصناعة باعتبارها وسٌلةَ رأسِ المال وبٌن الأرض والزراعة، التناقض ب

تا نفسٌَهِما خلبل ملبٌٌن  فُوقُ سٌطرةَ الإنسان. فالأرض والزراعة قد أَعَدَّ ٌَ ف

دِ الإنسان فً حال فسادِهما. وكٌفما أن  ٌَ السنٌن. ومن المحال إنشاءهما بِ

دِ الإنسان، فمِن ؼٌر الممكن حا ٌَ لٌاً ابتكار المنتوجات صُنعَ الأرض لٌس بِ

لوُحُ أنه من المستحٌل  ٌَ الزراعٌة وؼٌرها من الكابنات الحٌة كالنبات مثلبً. و

تَوَقُّع حصول إمكانٌة ذلك. وبالأصل، فهذه الإمكانٌة قد تحققت فً هٌبةِ 

 الإنسان. وما من معنى أو فرصة لتَِكرارِ ما قد تحقق.

كن، وكٌفما أن فرعون لن أتعمق أكثر، لأنه موضوعٌ فلسفً عمٌق. ل

أراد تهٌبةَ مستقبله من خلبل القبور التً على شاكلةِ الأهرامات، فنمطُ 

ٌُطاقُ  ٌَخلقُ مستقبلبً  ٌُمكِن أن  الصناعوٌة فً التحوٌل الروبوتً أٌضاً لا 

كُون ثمة  ٌَ العٌش فٌه كثٌراً. بل هذا قلةُ احترامٍ تجاه الإنسان أٌضاً. فعندما 

الطبٌعة فً الوسط، فما معنى أو أهمٌة الرجل الآلً كٌانٌ رابعٌ وكاملٌ ك

ٌَظهَر أمامَنا جنونُ رأس المال فً الربح.  )الروبوت( ونُسَخِه؟ مرةً أخرى 

ٌُفٌدُ ذلك  لنَِفتَرضْ أن الرجال الآلٌٌن أنَجَزوا الإنتاجَ بؤبخسِ الأثمان. فبِمَ س

المإثر الأولً  فً حالِ عدمِ وجودِ مستخدِمٌه؟ الصناعوٌة بِبُعدِها هذا هً

دِ رأس  ٌَ على الإطلبق فً جعلِ المجتمع عاطلبً عن العمل، والسلبح الأفتك بِ



٘ٗ 
 

لجَؤ مِراراً إلى استخدام  ٌَ المال تجاه إنتاجٌة المجتمع. ذلك أن رأس المال 

سلبح الصناعة فً تشؽٌلِ أقلِّ عددٍ ممكن من العمال، وفً التلبعب بالسوق 

ى السواء. وهكذا تَجعَل من أزماتها كما ٌشاء عبر ترخٌص الأسعار عل

)أزمات زٌادة الإنتاج( أمراً لا مفر منه، باعتبارها المإثر الأساسً فً 

الأسعار الاحتكارٌة والبطالة. وفً المحصلة، فالسلع الفاسدة، وملبٌٌن البشر 

العاطلٌن عن العمل والجابعٌن والمقهورٌن بإساً، ٌصبحون ضحٌةَ تلك 

 الأزمات.

بٌعة المجتمع تؤمٌن استمرارٌتها إلا ضمن علبقاتٍ وثٌقةٍ مع لا ٌمكن لط

البٌبة، التً هً ثمرةُ ملبٌٌن السنٌن والأمكنة المناسِبة. ولا ٌمكن لأي تَكوٌنٍ 

قومَ مقامَ البٌبة باعتبارها معجزةَ الكون. منذ الآن وحركةُ  ٌَ صناعً أن 

فضاءً. والصناعة السابرة المرور بَلَؽَت أبعادَها الكارثٌة، براً وجواً وبحراً و

مُ المناخَ والبٌبةَ باستمرار. وثَمَنُ كل  استناداً إلى وقود المستحاثات إنما تُسَمِّ

ٌَستَحِقُّ  تلك الفواجع هو تَراكُمُ الربحِ لقِرنٌَن من الزمن. أوََكان هذا التراكم 

دَة انطلبقاً من هذه الأسباب  هذا الكم من الأضرار؟ فكٌفما أن الأضرار المُتَكَبَّ

م بسبب أيِّ  ًِّ الحروب، فإن الخسابر البشرٌة أٌضاً لم تُقَدَّ تُناهِزُ خسابرَ إجمال

نوعٍ من الأحداث الأخرى، سواء كانت أحداثَ الطبٌعة، أوتلك المصنوعةَ 

دِ الإنسان. ٌَ  بِ

تُعَدُّ الصناعوٌة إحدى أهم قضاٌا المجتمع، نظراً لكونها أٌدٌولوجٌةً 

. لذا، ٌنبؽً التحري فٌها من الأعماق. والمخاطر التً وجهازاً احتكارٌاً 

م الوحش أكثر  أبَرَزَتها للعٌان وحدها كافٌةٌ للشروعِ بذلك. حٌث أن تَضَخُّ

ر  ٌُإَخِّ ٌَجعَل التحقٌقَ بِحَقِّه بلب معنى، أو  فؤكثر، وخروجه عن السٌطرة، قد 

اعِ هذا الوحش من ٌدِ اتخاذَ التدابٌر اللبزمة بشؤنه. لقد آن الأوان تماماً لانتز



٘٘ 
 

الاحتكارات، والقٌام أولاً بتؤهٌله، ثم جعله صدٌقاً لطبٌعةِ المجتمع، فً سبٌل 

لِه إلى مجتمعٍ افتراضً.  سد الطرٌق أمام خروجِ المجتمع من كٌنونته وتَحَوُّ

من أهم مهامِ النشاطات العلمٌة والكفاحات الأٌدٌولوجٌة المعنٌة بالنضال 

الفصل بٌن البنٌة الأٌدٌولوجٌة الاحتكارٌة للتقنٌة تجاه الصناعوٌة، هو 

الصناعٌة ونمط استخدامها، وبٌن بنٌتها المتناؼمة مع مصالح المجتمع 

العامة ونمط استخدامها. أما المجموعاتُ الزاعمةُ بالكفاح تجاه الصناعوٌة 

على أساس النزعة الإنسانٌة المثالٌة، والتً تتناولها بشكلٍ منفصل عن 

الاجتماعٌة والطبقٌة؛ فمن ؼٌر المُتَوَقَّعِ أن تَبلػَُ أهدافَها.  وضعٌتها

وموضوعٌاً، فهذه المجموعاتُ لن تستطٌعَ إنقاذَ نفسها من السقوط فً وضعٍ 

معاكسٍ لأهدافها، وخدمةِ الصناعوٌة كنزعةٍ احتكارٌة. ذلك أن الصناعوٌة 

ٌُعتَقَد بكثٌر. تتسم بالطابع الأٌدٌولوجً والعسكرتاري والطبقً أكثر مما 

فهً العلمُ والتقنٌةُ أٌدٌولوجٌاً. بل وتُمَثِّلُ الأبعادَ الأخطر على الإطلبق من 

ٌَظهَر  العلم والتقنٌة المستَخدَمٌَن فً هذا المنحى. كما أن وحش الصناعةِ لم 

ر مجدداً: عندما أقَدَمَت بورجوازٌةُ إنكلترا على  للوسط من تلقاءِ ذاته. لِنَتَذَكَّ

بحملتها الإمبرٌالٌة التارٌخٌة فً الجزٌرة وأوروبا والعالم أجمع، كانت  القٌام

مَت الصناعوٌةَ من جهة، واستخدمَتها بؤسرعِ الأشكال  حٌنها الطبقةَ التً نَظَّ

وأوسعِ النطاقات من جهةٍ أخرى. ومن ثَمَّ باتت الصناعوٌةُ السلبحَ المشترَكَ 

اكمٌةُ البورجوازٌة المتحققة لجمٌع بورجوازًٌ البلدان على التوالً. وح

على الصعٌد العالمً خلبل القرنٌَن التاسع عشر والعشرٌن، اللذٌَن كانا 

الصناعة؛ إنما  –التجارة  –قرنًَ الصناعةِ بالأؼلب من بٌن ثالوثِ التموٌل 

 هً برهانٌ ساطعٌ على هذه الحقٌقة.

مشٌدة لَكَم هو مإلمٌِ أن إعلبنَ كارل ماركس وحركةِ الاشتراكٌة ال

للمجتمعِ اللبرأسمالً على أنه رجعً، وقَبولَهم بالتحالؾِ الاستراتٌجً مع 



٘ٙ 
 

البورجوازٌة الصناعٌة؛ قد جَعَلَهم الحركةَ المُعاكِسةَ لأهدافها بالأكثر فً 

كُن عن قصد؛ بل وربما تتصدر الحركات الأكثر مؤساوٌةً  ٌَ التارٌخ، وإنْ لَم 

دُلُّ على الخٌانة موضوعٌاً.  ٌَ تماماً مثلما هً الحال فً تضادِّ وخٌانةِ فٌما 

المسٌحٌةِ لأهدافها موضوعٌاً، بل وعن وعًٍ بنسبةٍ كبرى؛ حصٌلةَ تحالفُِها 

مع الدولة والسلطة، بعدما كانت دٌنَ السلبم على مر ثلبثةِ قرونٍ بؤكملها. 

فالمسٌحٌةُ أٌضاً سَقَطَت فً نهاٌةِ المطاؾ فً وضعٌةٍ متضادةٍ مع أهداؾِ 

ها، نتٌجةَ انجرارِها وراءَ جاذبٌةِ احتكار السلطة، وعجزت بالتالً خروج

عن الخلبص من التحول إلى دٌن المدنٌة. أما ما جرى فً الإسلبم، فقد بدأ 

منذ أن كان سٌدنا محمد على قٌدِ الحٌاة. وفً النهاٌة، فقد باتوا مهزومٌن 

 تجاه الصناعة الدابرة فً فَلكِ السلطة.

جمعاء شَرَعَت الٌومَ بإطلبقِ صرخاتها المدوٌة باسم  إذا كانت البشرٌة

البٌبة، وكؤن ساعة القٌامة قد حَلَّت؛ فما علٌها سوى استٌعاب أبعادِ هذا 

المجتمعٌة والطبقٌة على هُدى الحركات القدُوة المشابهة،  –الحدث التارٌخٌة 

سة. ذلك وقَبولها كحركاتِ وجود المجتمع، والكفاح كحركةٍ دٌنٌةٍ جدٌدةٍ مقد

أنه، وكٌفما ٌستحٌل إخماد النار بالنار، فمن ؼٌر الممكن خوض الكفاح 

الأٌكولوجً أٌضاً من دون مُساءلةِ الحٌاةِ الكامنةِ فً مستنقعِ الصناعوٌة، 

ًَ جدٌدةٍ بطابعِ  والتحقٌق فٌها، والتخلً عنها. إذا كنا لا نرؼب معاناةَ مآس

فما علٌنا وقتبذ إلا باستنباط العِبَر  المسٌحٌة والإسلبم والاشتراكٌة المشٌدة،

 السٌاسً. –الأٌدٌولوجً والأخلبقً  –والتناوُلِ السلٌم للكفاح العلمً 

 يت الوجتوع الأيكىلىجيتقض -6

جزءٌ من القضٌة الأٌكولوجٌة وعِلَّةٌ أولٌةٌ  واضحٌ أن قضٌة الصناعوٌة

لها فً الوقت نفسه. لذا، فتفسٌرُها ضمن بندٍ مختلؾٍ قد ٌعنً التكرار. إلا أن 

الأٌكولوجٌا موضوع أكثر معنىً من الصناعوٌة، وموضوعٌ اجتماعً 



٘7 
 

نِه معنى علم البٌبة من حٌث الاصطلبح، إلا أنه أساساً  . ورؼمَ تَضَمُّ ًّ إشكال

تحلٌلِ العلبقة المتٌنة فٌما بٌن التطور الاجتماعً وبٌبته. وعندما دَقَّت علمُ 

ٌِّرَ  قضاٌا البٌبة نواقٌسَ الخطر الكارثً، صارَ حدٌثَ الساعة بالأؼلب، وصُ

دُ بالخطر. ذلك  حقلبً منفصلبً من البحث، وإنْ اشتمل ذلك على معانً تُهَدِّ

ضٌةً ابتَكَرَها المجتمع، بل مثل الصناعوٌة، أي لٌست ق –هً أٌضاً  –أنها 

هً الابتكار الأخٌر لاحتكارات المدنٌة، وهكذا دَخَلَت أجندةَ التارٌخ والعالَم 

 والمجتمع كقضٌةٍ هً الأشمل على الإطلبق.

لانها لِبَسطِ الوجهِ  ٌُخَوِّ لَرُبما لم تتمٌز أٌةُ قضٌة بالأهمٌة والشؤن اللذٌَن 

مة( على جدولِ  –الباطنً الحقٌقً لأنظمة رأس المال  الربح )الشبكات المُنَظَّ

أعمالِ البشرٌة جمعاء، مثلما هً القضاٌا الأٌكولوجٌة. ذلك أن إحصابٌةَ 

نظامِ مدنٌةِ رأسِ المال والربح )باعتبارها مجموعَ كافةِ الاحتكارات 

العسكرٌة والاقتصادٌة والتجارٌة والدٌنٌة البارزة على مر التارٌخ( لم 

فَكُّك وانحلبل المجتمع من جمٌع النواحً )اللبأخلبق، تقتصر فقط على تَ 

اللبسٌاسة، البطالة، التضخم المالً والدعارة وؼٌرها(، بل وبَلَؽَت حدَّ تهدٌدِ 

البٌبةِ أٌضاً حٌاةِ كل ما فٌها من كابناتٍ حٌة أٌضاً. بالتالً، بِماذا ٌمكننا 

لنظر أكثر مما هً بَرهنةَ عِداء النزعة الاحتكارٌة للمجتمع بشكلٍ ملفتٍ ل

 علٌه هذه الحقابق؟

، بالرؼم من تعرٌفه بالطبٌعة المتحلٌة  ًٌّ المجتمع البشري أٌضاً كٌانٌ ح

ٌَات الذكاء والمرونة نسبةً لجمٌع الكابنات الحٌة الأخرى. إنه  بؤعلى مستوَ

قٍ ومنتَظَمٍ بحساسٌةٍ بالؽة، وثمرةُ التطور  عالَمً. وهو ثمرةُ مناخٍ جويٍّ مُنَسَّ

ٌَّاتُ المنتَظَمة التً ٌتعلق علٌها ال طبٌعً لعالَم النبات والحٌوان. والمُستَوِ

وجودُ هواءِ ومناخِ دُنٌانا وعالَمِ النبات والحٌوان، إنما تَسري على المجتمع 

ٌّات حساسة للؽاٌة،  ًَّ مجموعها. هذه المُستَوِ البشري أٌضاً، كونَه إجمال



٘8 
 

تُإَلِّؾ سلسلة. وكٌفما تَفقدُُ حلقةٌ ما  ومترابطة ببعضها بمتانة بالؽة، وكؤنها

رِ سٌاق التطور  وظٌفتَها بمجردِ انقطاعها من السلسلة، كذلك لا مفر من تَؤثَُّ

الطبٌعً برمته، إذ ما انقطعت حلقةٌ هامة من سلسلة تطوره. الأٌكولوجٌا 

هً علمُ هذه التطورات. لذا، فهً مهمة للؽاٌة. وإذا ما اختَلَّت أيٍّ من 

ٌَد الإنسان. المستَ  ٌّات الداخلٌة للمجتمع لأيِّ سببٍ كان، ٌمكن إعادة ترتٌبها بِ وِ

دِ الإنسان فً نهاٌةِ المطاؾ. لكن  ٌَ دٌ بِ ٌَّ ذلك أن الواقع الاجتماعً واقعٌ مُشَ

البٌبة لٌست كذلك. من هنا، إذا ما حصلت انقطاعاتٌ جدٌةٌ من الحلقات 

تنبع من المجتمع، أو بالأحرى البٌبٌة بسبب مهارةِ بعض المجموعات التً 

مَ أمورَها فوقه بوساطة رأس المال والربح؛ فقد  تَخرجُ من المجتمع لتُنَظِّ

تَترُكُ الكوارثُ الطبٌعٌةُ كلَّ البٌبة، وحتى المجتمع أٌضاً بالتسلسل وجهاً 

 لوجه أمام القٌامة بِحَدِّ ذاتها.

نَت مع التطور الطبٌعً لملبٌٌن  ٌنبؽً عدم النسٌان أن الحلقات البٌبٌة تَكَوَّ

السنٌن. والأضرار الناجمة عن الخمس آلاؾ سنة الأخٌرة عموماً، وعن 

المابتًَ سنةٍ الأخٌرة بشكلٍ خاص، قد حَقَّقَت اقتطاعَ آلاؾ الحلقات من 

سلسلة التطور الطبٌعً لملبٌٌن السنٌن خلبل هذه الفترة الزمنٌة، التً تُعتَبَر 

ٌَسودُ العجزُ حول كٌفٌة أقصر بكثٌر. وتداعٌاتُ الا نكسار قد بدأت، بحٌث 

إٌقافها. حٌث ٌتم التنبإ وفق الوضع القابم باستحالة إزالة التلوث الناجم عن 

الؽازات المنتشرة فً الؽلبؾ الجوي، وعلى رأسها المعدل المرتفع لؽاز 

(، حتى خلبل مبات بل وآلاؾ السنٌن المقبلة. CO2ثانً أوكسٌد الكربون )

ا لم تَظهر للعٌان بعدْ محصلةُ الدمار الحاصل فً عالمَ النبات هذا وربم

ٌُرسِل إشارات الإنذار  والحٌوان بكل معنى الكلمة. ولكن، ٌتضحٌ بجلبء أنه 

ثَ البحار والأنهر، وكذلك  بقدر الؽلبؾ الجوي على الأقل. ذلك أن تَلَوُّ

رُ الموجود، قد بلػَ الحدود الكارثٌة منذ الآن. كل المإشرات تدل  التَّصَحُّ

دِ  ٌَ ٌُفرَض على المجتمع بِ بموجب السٌاق القابم على أن ٌوم القٌامة س



٘9 
 

المجموعات المنتَظَمة على شكلِ قسمٍ من الشبكات، ولٌس نتٌجةَ اختلبل 

كُون للطبٌعة ردودُها على هذا السٌاق، لأنها  ٌَ التوازن الطبٌعً. بكل تؤكٌد، س

ا أٌضاً حدودٌ فً التحمل. وستُبدي حٌوٌةٌ وذكٌة. ولِطاقتِه –هً أٌضاً  –

مقاومتَها فً الزمان والمكان المناسبٌَن، بحٌث لن تَكترثَ بدموعِ البشر 

ٌَحٌن ذاك الزمان والمكان. ذلك أنهم جمٌعَهم سٌكونون مسإولٌن عن  حٌنما 

ٌُنظَر هكذا سلفاً إلى ٌوم القٌامة؟ ٌَم الموهوبة لهم. أَوَلمَ   خٌانتهم لمهاراتهم وللقِ

أهَدِؾُ هنا إلى إضافةِ الجدٌد على سٌنارٌوهات الفواجع الموجودة. بل  لا

كُونَ مسإولاً  ٌَ أسعى لقولِ وعملِ اللبزم وفق مهاراتنا كؤيِّ عضوٍ ٌنبؽً أنْ 

فً المجتمع بكل تؤكٌد، وذلك بالتحلً بالمسإولٌة اللبزمة وبمفهومنا حٌال 

 لَّةَ وجودنا.الواجبات الأخلبقٌة والسٌاسٌة، التً تُعتَبَر عِ 

ٌتم سرد الكثٌر فً تارٌخ البشرٌة عن عاقبةِ النماردة والفراعنة المنزوٌن 

كُن، كان كلُّ واحدٍ من  ٌَ فً قِلبعهم وأهراماتهم. السبب واضح. فمهما 

النماردة والفراعنة احتكاراً مشحوناً بالمزاعم الإلهٌة، سواء شخصاً أم 

عظم أمثلةِ احتكاراتِ رأس المال نظاماً. أجل، كانوا فً العصور القدٌمة أ

الراكضةِ دوماً وراء الربح. لَكَم هم شَبٌهون بالاحتكارات المنزوٌة فً 

بالطبع من حٌث الشكل، وإنْ لم تكن  –ساحاتِ المدن الراهنة! ثمة فوارق 

من حٌث المضمون. إذ لا تستطٌع القِلبع والأهرامات منافسةَ الساحات 

ابها. علماً أنهم لا ٌمكنهم منافستَها من حٌث الحالٌة، رؼم كل عظمتها وبه

لا  –إذا ما جَمعناهم  –التعداد أٌضاً. فتعداد إجمالً الفراعنة والنماردة 

ٌتعدى عدة مبات. بٌنما عدد الفراعنة والنماردة المعاصرٌن ٌناهز مبات 

الآلاؾ على ما ٌبدو. لم تتحمل البشرٌةُ ثِقَلَ بضعةٍ من النماردة والفراعنة 

العصور القدٌمة، فراحت تَبِنُّ تحت وطؤتهم. حسناً، إلى متى ستُعانً من  فً

ضون كل البٌبة والمجتمع للبنحلبل  ٌُعَرِّ ثِقَلِ مبات الآلاؾ منهم، وهم الذٌن 



ٙٓ 
 

والتشرذم؟ وكٌؾ لها تَهدبةَ روعها وإٌقاؾَ آلامها ومخاضاتها النابعة من كل 

بوا به؟هذا القدر من الحروب والبطالة والمجاعة وال  بإس الذي تَسَبَّ

لقد أَردنا التطرق إلى هذه الحقابق أٌضاً على هُدى التطور الطبٌعً، 

عندما قلنا أن المجتمع التارٌخً كلٌّ متكامل. فهل هً حقابق قلٌلة التؤثٌر أو 

 بلب أهمٌة؟

وَثِقَ علمُ الحداثة الرأسمالٌة من نفسِه كثٌراً اعتماداً على بنٌته الوضعٌة. 

أن اكتشافاته الظواهرٌة الكبرى هً كل شًء. واعتَبَرَ الحقٌقةَ  واعتقَدَ 

دَ معلوماتٍ سطحٌة بشؤن الظواهر. كان واثقاً من الولوج فً  المطلقةَ مجرَّ

مرحلة التقدم اللبمتناهً. ولكن، كٌؾ ٌمكن تفسٌر عدم رإٌته للكوارث 

ٌقه للحلول البٌبٌة الكامنة نُصبَ عٌنه؟ كٌؾ ٌمكن تفسٌر عدم إٌجاده أو تطب

الجذرٌة بصدد كافة الفواجع الاجتماعٌة للقرون الأربعة الأخٌرة، والتً 

تُضاهً إجمالٌها فً التارٌخ بؤكمله، وعلى رأسها الحروب؟ دعك من سده 

الطرٌقَ أمام الحروب جانباً، فماذا سٌقول عن عدم تشخٌصه السلٌم لتلك 

 –السلطة؟ واضحٌ جلٌاً الحروب المتسللة إلى كل مسامات المجتمع فً هٌبةِ 

ٌُعتَقَد  أن العلم فً عصر الهٌمنة العظمى لسٌطرةِ  -وعلى عكس ما 

قة أٌدٌولوجٌاً  جِدَ جواباً لهذه التساإلات ببنٌته المُطَوَّ ٌَ الاحتكار، ما كان له أنْ 

بؤعلى الدرجات، والمتؤقلمة بؤفضل الأشكال مع خدمةِ النظام القابم. فالعلم 

ن عنه على أنه ٌهدؾ ببنٌته وأهدافه ونمطه إلى شرعنة المنتَظَم والمُعلَ 

النظام، قد أشار إلى أنه عاجزٌ عن التؤثٌر حتى بقدر الأدٌان. ولكن، من 

الضروري بمكان الاستٌعابَ أنه ما مِن علمٍ لٌس أٌدٌولوجٌاً. المهم هنا هو 

ٌُمَثِّلُ أٌدٌولوجٌةَ أيٍّ من المجتمعات أو الطبقا ت باعتباره علماً إدراكُه لِكَونِه 

ومعرفة، وتحدٌد وضعٌته بموجب ذلك. قد ٌصبح علمُ الأٌكولوجٌا قوةَ الحل 



ٙٔ 
 

د  المُثلى للطبٌعة الاجتماعٌة برمتها، ولٌس للبٌبة وحسب؛ فٌما إذا حَدَّ

 وضعٌته ضمن هذا الإطار، باعتباره أحد العلوم الحدٌثة العهد.

لوزأة والتعداد الأسزة، اقضيت التعصب الجٌسىي الاجتواعي،  -2

 السكاًي

إن النظر إلى المرأة بؤنها جنسٌ بشريٌّ له فوارقه البٌولوجٌة، ٌتصدر 

العواملَ الأساسٌة للعَمى فٌما ٌخص الواقع الاجتماعً. إذ من المحال أن 

كُون الاختلبؾ الجنسً بمفرده سبباً لأٌةِ قضٌةٍ اجتماعٌةٍ كانت. فكٌفما لا  ٌَ

ةٍ لأيِّ كابنٍ حً فً الكون على أنها معضِلة، كذا ٌتم تناول ثنابٌةَ كلِّ ذَ  رَّ

الثنابٌةُ فً وجودِ الإنسان أٌضاً لا ٌمكن تعاطٌها كقضٌة. أما الجواب على 

؟"، فلب ٌمكن إلا أن ٌكون فلسفٌاً. قد تبحث  ًّ سإال "لماذا الوجودُ ثناب

التحلٌلبت الأونطولوجٌة )علم الوجود( عن جوابٍ لهذا السإال )ولٌس 

ضٌة(. أما جوابً، فكالتالً: لا ٌمكن تؤمٌن وجود الوجود خارج إطار الق

ٌَكن المرأة والرجل  الثنابٌة. الثنابٌة هً النمط الممكن للوجود. فحتى لو لم 

بحالِهما الحالٌة، وكانا منفردٌَن )لا قرٌنَ لهما(؛ فلن ٌستطٌعا الخلبص من 

مزدوجة )الخنثى(. ٌنبؽً تلك الثنابٌة. وهذا هو الحدث المسمى بالجنسانٌة ال

نِ المختلؾ. والبرهان الذي  الةٌ دوماً للتَكَوُّ ٌَّ عدم الاستؽراب. ولكن الثنابٌات مَ

(، بالمقدور Geistسٌتم البحث عنه فٌما ٌتعلق بالذكاء الكونً المطلق )

البحث عنه أساساً فً مٌول هذه الثنابٌة. كِلب طَرَفًَ الثنابٌة لٌسا جٌدٌَن أو 

هما مختلفان، لا ؼٌر. وٌجب أن ٌكونا مختلفٌَن بالضرورة. فإذا  سٌبٌَن. بل

ما تماثلت الثنابٌات، من المحال تَحَقُّق الوجود. وعلى سبٌل المثال، من 

المستحٌل عندبذٍ حل قضٌة التناسل فً الوجود الاجتماعً من خلبل امرأتٌَن 

لا قٌمةَ له. وإذا  أو رَجُلٌَن. تؤسٌساً علٌه، فسإالُ "لماذا المرأة أو الرجل؟"



ٕٙ 
 

كان لا بد من جوابٍ علٌه، فبالمستطاع إعطاء جواب فلسفً مفاده أن الكون 

ٌَّالاً، عاقلبً، راؼباً(، لا ؼٌر.  ٌجب أن ٌتكون هكذا ضرورةً )مُرؼَماً، مَ

من هنا، فالبحث والتمحٌص فً المرأة باعتبارها كثافةَ العلبقات 

م بؤهمٌة قصوى من حٌث الاجتماعٌة، لٌس ذا معنى وحسب، بل وٌتس

تخطً )تحلٌل( العُقَدِ الاجتماعٌة العمٌاء أٌضاً. وبما أن وجهة النظر 

الرجولٌة السلطوٌة قد خُلِعَت علٌها مسحةٌ من الؽفران، فإن تحطٌم العَمى 

ة، حٌث ٌتطلب الجهودَ  رَّ المعنً بالمرأة بمثابةِ ضربٍ من ضروبِ تحطٌم الذَّ

الرجولة السلطوٌة. أما فً جبهة المرأة فٌنبؽً  الفكرٌة العظمى وكسرَ شوكةِ 

تحلٌل المرأة المُنشَؤة اجتماعٌاً فً الأصل، والتً تَكاد تَجعلُ من ذلك نمطاً 

وجودٌاً لها؛ وتحطٌمَها بالمثل. فخٌبات الأمل )عدم تجسٌد الٌوتوبٌات 

والمناهج والمبادئ فً الحٌاة العملٌة( المُعاشة فً انتصار أو فشلِ كل 

فاحات الدٌمقراطٌة والأخلبقٌة والسٌاسٌة والطبقٌة المنادٌة بالحرٌة الك

والمساواة، مشحونةٌ بآثار شكلِ العلبقةِ )فٌما بٌن المرأة والرجل( الحاكمة 

ٌة لشتى أنواع اللبمساواة  مة. ذلك أن العلبقات المُؽَذِّ )السلطوٌة( ؼٌر المُحَطَّ

ة، إنما تستقً منبعَها العٌن من والعبودٌة والاستبداد والفاشٌة والعسكرتارٌ

شكلِ العلبقةِ تلك. بالتالً، إذا كنا نَوَدُّ إضفاء التداولات المقبولة التً لا 

تإدي إلى خٌبة الأمل فٌما ٌتعلق بالكلمات التً طالما ٌدور الحدٌث عنها، 

من قبٌل المساواة والحرٌة والدٌمقراطٌة والاشتراكٌة؛ فٌنبؽً حٌنها فك 

العلبقات المنسوجة حول المرأة، والقدٌمة بقدرِ عمر الطبٌعة وتمزٌق شبكة 

والمجتمع. وفٌما خلب ذلك، ما من سبٌلٍ آخر ٌإدي إلى الحرٌة والمساواة 

 )الملببمة للفوارق( والدٌمقراطٌة الحقٌقٌة والأخلبق ؼٌر الازدواجٌة.

ًَ المعنى على الجنسوٌة بؤنها أٌدٌولوجٌة  منذ ظهور الهرمٌة أضُفِ

طة. إنها مرتبطة عن كثب بالتحول الطبقً والسلطوي. كل البحوث السل



ٖٙ 
 

والأرصاد الأثرٌة والأنثروبولوجٌة والمعاصرة تدل على أنه ثمة مراحل 

كانت المرأة فٌها منبع الاقتدار، وأنها امتدت مدةً طوٌلة من الزمن. هذا 

، إنه الاقتدار لٌس بحاكمٌة السلطة المتاسسة على فابض الإنتاج، بل بالعكس

زُ الوجودَ الاجتماعً. ذلك أن الذكاء  ٌُعَزِّ اقتدار ٌنبع من العطاء والإنجاب، و

الذي لا ٌبرح قويَّ التؤثٌر لدى المرأة، له أواصره الوطٌدة مع ذاك الوجود. 

وعدم احتلبل المرأة مكانةً ملحوظةً فً حروب السلطة المتؤسسة على فابض 

 ً؛ إنما معنٌان بوضعها هذا.الإنتاج، وكذلك نمطُ وجودها الاجتماع

تشٌر اللُّقى التارٌخٌة والمشاهدات الٌومٌة بجلبءٍ ساطع إلى أن الرجل 

رِ السلطة المتمحورة حول النظام الهرمً  لعب الدور الرٌادي فً تَطَوُّ

والدولتً. ولتحقٌق ذلك كان ٌنبؽً تخطً وكسرَ شوكةِ اقتدارِ المرأة 

د اللُّقى التارٌخٌة  المرتقً إلى آخر مرحلة من المجتمع النٌولٌتً. هذا وتُإكِّ

والمشاهدات الٌومٌة مرةً أخرى أنه تم خوض الصراعات الضارٌة المتنوعة 

الأشكال والطوٌلة المدى ضمن هذا السٌاق. ونخص بالذكر المٌثولوجٌا 

السومرٌة التً تُسَلِّطُ الضوءَ على ذلك، وكؤنها تكاد تكون ذاكرةَ التارٌخ 

 جتماعٌة.والطبٌعة الا

تارٌخ المدنٌة هو تارٌخ خُسران وضٌاعِ المرأة فً الوقت نفسه. هذا 

التارٌخ بآلهته وعباده، بحُكامه وأتباعه، باقتصاده وعلمه وفنه؛ هو التارٌخ 

خَته شخصٌة الرجل الحاكم. بالتالً، فخُسران وضٌاعُ المرأة ٌعنً  الذي رَسَّ

لمجتمع المتعصب جنسوٌاً إنما التهاويَ والضٌاعَ الأعظم باسم المجتمع. وا

هو ثمرةُ هذا السقوط والخُسران. والرجل المتعصب جنسوٌاً ٌتمٌز بِنَهَمٍ كبٌرٍ 

لهُ  ٌُحَوِّ لدى بسطه نفوذَه الاجتماعً على المرأة، لدرجةِ أن أيَّ تَماسٍّ معها 

إلى استعراضٍ للسٌطرة. حٌث بُسِطَت علبقةُ السلطة باستمرار على ظاهرةٍ 

ٌُضاجِع المرأةَ جنسٌاً بنشوةِ  بٌولوجٌةٍ  كالعلبقة الجنسٌة. إذ لا ٌنسى بتاتاً أنه 



ٙٗ 
 

نَ عادةً جد وطٌدةٍ على هذا الصعٌد، وابتَدَع الكثٌرَ  الانتصار علٌها. لقد كَوَّ

 ًَ نتُ منها"، "أنَهٌَتُ أمرَها"، "العاهرة"، "لا تُنقِص المَن من العبارات: "تَمَكَّ

رِها!"، "الفاحشة، المومِس"، "إنه صبً من رحمِها، ولا العصا من ظه

ار"؛  مَّ ال أو الزَّ بَّ كالبنت"، "إذ ما أطَلَقتَ عنانَ ابنتِكَ، فستهرب إلى الطَّ

ٌُضرَبُ بها المَثَل. ساطعٍ سطوعَ  وؼٌرها من القصص ؼٌر المعدودة التً 

الشمسِ كٌفٌة تؤثٌر العلبقة فٌما بٌن الجنسوٌة والسلطة داخل المجتمع. فحتى 

عُ الرجلُ بالحقوق اللبمحدودة على المرأة، بما فٌها  فً تَمَتَّ ٌَ ٌومنا الراهن 

ًٍّ قابم. وتُطَبَّقُ تلك الحقوق ٌومٌاً. بالتالً،  "حق القتل"؛ كواقعٍ سوسٌولوج

 فالعلبقات تتسم بطابع الاعتداء والاؼتصاب بنسبةٍ ساحقة.

ور الاجتماعً. أنُشِبَت الأسرةُ كدولةِ الرجل الصؽٌرة بموجب هذا المنظ

وما البراعةُ أو التؤثٌر المستمر للمإسسة المسماة بالأسرة بنمطها الحالً 

د بها أجهزةَ السلطةِ  على مر تارٌخ المدنٌة، إلا بسبب القوة التً تُزَوِّ

ل السلطوي على الأسرة بالتمحور حول  والدولة. أولا؛ً ٌتم فرض التَحَوُّ

ثانٌا؛ً ٌتم ضمان عمل المرأة فٌها بلب الرجل، لتِؽدوَ خلٌةَ مجتمع الدولة. 

حدود أو مقابل. ثالثا؛ً تُنجِب الأولادَ بؽرضِ تؤمٌن التعداد السكانً اللبزم. 

يَ والعبودٌة بٌن صفوؾ المجتمع بؤكملها،  رَدِّ رابعا؛ً تَنشُرُ السقوطَ والتَّ

. باعتبارها نموذجاً وظٌفٌاً. فً الحقٌقة، الأسرةُ بمضمونها هذا أٌدٌولوجٌة

لتَ فٌها الأٌدٌولوجٌة السلبلاتٌة. فكلُّ رجلٍ فً الأسرة  إنها المإسسة التً تفَعَّ

ٌنظر إلى نفسه على أنه ربُّ أسرة. للؤٌدٌولوجٌة السلبلاتٌة تلك تؤثٌرها 

البلٌػ المُتَسَتِّر وراء النظر إلى الأسرة على أنها واقعٌ جدُّ هام. وكلما ازداد 

عَ الرجلُ بالضمانِ بالمثل. من عدد النساء والأطفال فً الأس رة، كلما تَمَتَّ

المهم أٌضاً تقٌٌم الأسرة بوضعها الحالً بؤنها مإسسة أٌدٌولوجٌة. فإذا ما 

سَحَبتُم المرأةَ والأسرةَ بوضعهما القابم من تحتِ نظام المدنٌة، أي السلطة 

الطراز هو والدولة؛ فلن ٌتبقى باسم النظام إلا القلٌل النادر. إلا أن ثمنَ هذا 



ٙ٘ 
 

نمطُ وجودِ المرأة المإلم والبابس والمقهور والمتردي والمهزوم المتستر 

وراء الحرب الدابمة المنخفضةِ الشدة والمُعلنَة إزاء المرأة بشكلٍ لا ٌنضب. 

وكؤنه "احتكار الرجل" المُسَلَّط على عالمَ المرأة كسلسلةٍ احتكارٌة ثانٌة 

كارات رأس المال على المجتمع طٌلة تارٌخ موازٌةٍ ومشابهة لِما فَرَضَته احت

المدنٌة. بل وهو الاحتكار الأعتى والأقدم عمراً. من هنا، فتقٌٌم وجودِ المرأة 

بؤنه عالَم المستَعمَرةِ الأقدم، سٌإدي إلى نتابج أكثر واقعٌة. وربما من 

 الأصح القول بشؤنهن أنهن شعبُ المستعمَرة الأقدم الذي لم ٌصبح أمُّة.

لحداثة الرأسمالٌة، ومثلما لم تَقُم بإضفاءِ الحرٌة والمساواة على أما ا

الوضعِ المتبقً من القدٌم الؽابر رؼم كل التزٌٌنات اللٌبرالٌة البراقة؛ فقد 

أضافت إلٌه وظابؾ جدٌدة، فؤقَحَمَت المرأةَ فً وضعٍ أشد وطؤة من سابقه. 

العاملةُ المجانٌة، فالصفات من قبٌل: العاملةُ الأرخص، عامِلةُ المنزل، 

رَ  العاملةُ المرنة، والخادمة؛ تشٌر إلى أن الوضع أشََدُّ وطؤة. وفوق هذا، تَجَذَّ

استؽلبلهُا أكثر فؤكثر باعتبارها الكابن أو الأداة المفضلة فً المجلبت 

ٌُبقى علٌه ضمن مستوى السلعة التً لا ؼنى  والدعاٌات. فحتى جسدها 

الاستؽلبل الأكثر تنوعاً. إنها أداةُ الدعاٌة لرأس المال عنها، كونها أداة 

الاستفزازٌة والمُثٌرة على الدوام. وباقتضاب، هً أكثر ممثلً العبودٌة 

دُرَّ  ٌَ ر بضاعة أفضل وأثمن من العبد الذي  العصرٌة عطاءً. فهل ٌمكن تَصَوُّ

ٌَكون أداةَ المتعة اللبمحدودة فً آنٍ معا؟ً  الأرباح الطابلة، و

السكانً على علبقة كثٌبة مع التعصب الجنسوي والأسرة  قضٌة التعداد

والمرأة. فسكان أكثر ٌعنً رأس مال أكبر. و"امرأة المنزل" هً مصنع 

ٌَّة"  رِّ السكان. وٌمكننا القول أنها مصنعُ إنتاجِ أكبرِ كَمٍّ من البضابع و"الذُّ

قحِمَت الأثمن قٌمةً مما ٌحتاجه النظام القابم بشدة. وللؤسؾ الشدٌد، قد أُ 

ٌُفرَضُ على  الأسرة فً هذا الوضع فً كنؾِ السٌطرة الاحتكارٌة. وبٌنما 



ٙٙ 
 

المرأة اجترارَ كل المصاعب والمشقات، فإن ثمن هذه البضاعة هو كونها 

الهدٌة الأثمن المُهداة إلى النظام. إن أكثر مَن تُهلِكه زٌادةُ السكان وتُنهِكُه هو 

لسلبلات أٌضاً. فالنزعة العابلٌة، التً المرأة. الأمر كذلك فً أٌدٌولوجٌة ا

لة للحداثة، هً المرحلة الأخٌرة التً بَلَؽَتها  تمثل الأٌدٌولوجٌة المُفَضَّ

السلبلاتٌة. كل هذه الأمور تتكامل أٌضاً مع أٌدٌولوجٌة الدولتٌة القومٌة 

كُونُ أثمن من إنشاء الأولاد باستمرار  ٌَ زٌادةً عن اللزوم. فما الذي عساهُ 

ل الدولة القومٌة؟ فالمزٌد من سكان الدولة القومٌة ٌعنً المزٌد من القوة. لأج

وهذا ما مفاده أن ما ٌقبع وراء الانفجار السكانً لٌس سوى المصالح 

ة. بمعنى آخر، فالمشقات،  الحٌاتٌة لاحتكارات رأس المال والرجل المُتَراصَّ

كلها من نصٌب المرأة؛ القهر، الإهانة، الآلام، الاتهامات، البإس، والمجاعة 

ٌِّها. ما من عصرٍ فً  بٌنما الكَسبُ المزاجً من نصٌب "آؼا"ها ورأسمال

التارٌخ تجرأ بقدر راهننا على إبداء قدرته أو خبرته فً استخدام المرأة كؤدةٍ 

للبستؽلبل من مناحً كثٌرة. إن المرأة تَعٌشُ أحرجَ فترات تارٌخها، من 

 حٌث هً أول وآخِر مستعمَرة.

قة مع المرأة بفلسفةٍ مفعمةٍ بروحِ الحرٌة بَ  دَ أن شَراكةَ الحٌاة المُنَسَّ ٌْ

لهُا لتؤمٌنِ أعلى  والمساواة والدٌمقراطٌة الجذرٌة، تمتلك الكفاءةَ التً تُخَوِّ

مستوٌات الكمال فً الجمال والفضٌلة والصواب. وأنا شخصٌاً أرى الحٌاةَ 

إشكالٌة، بقدرِ ما هً قبٌحةٌ  مع المرأة ضمن الأوضاع القابمة مُعضِلةً 

ورذٌلةٌ وخاطبة. والحٌاةُ مع المرأة فً ظل الأوضاع القابمة، هً الموضوع 

الذي أشََدّ ما تَضعُؾُ فٌه جرأتً منذ طفولتً. ذلك أن ما هو موجودٌ فً 

الوسط هو حٌاةٌ ستتحرى وتُحَقِّق فً ؼرٌزةٍ وطٌدةٍ للؽاٌة كالؽرٌزة الجنسٌة. 

إكرامٌ لأجل دٌمومةِ الحٌاة. وهً معجزةُ الطبٌعة التً  فالؽرٌزة الجنسٌة

ثَ المرأةَ، لدرجةِ أن  تستحق التقدٌس. لكن احتكارَ رأس المال والرجل قد لَوَّ

ٌِّرَت مإسسةً هً الأكثر سفالةً،  هذه المهارةَ التً تُعَدُّ معجزةَ الطبٌعة، قد صُ



ٙ7 
 

ٌَّة" المنتج للبضابع. وبٌنم رِّ ٌُقلَبُ المجتمعُ رأساً على وبمثابةِ "مصنع الذُّ ا 

عقب بهذه البضابع، فإن البٌبةَ أٌضاً تَشهَد الانهٌار لحظةً بلحظة تحت وطؤةِ 

ر بلوؼَه عشرة  التضخم السكانً )تعداده حالٌاً ستة ملٌارات؛ فلنَتَصَوَّ

ملٌارات أو خمسٌن ملٌاراً إنْ استمرَّ بهذه الوتٌرة(. لا رٌب أن العٌشَ مع 

ٌعتَبَر فً جوهره حَدَثاً مقدساً، ومإشراً على عدم انتهاء امرأة وأطفال 

ٌُشعِرُ بالخلود. أَوَثمة شعورٌ أروع من ذلك؟ إن نشوةَ التطلع  الحٌاة، حٌث 

إلى الخلود تحٌا وراء كل أنواع هذه الحقٌقة الواقعة. لكن هذا الوضع لدى 

ٌُعاشُ فً المستوى الذي قال ف ٌه أحدُ إنساننا الراهن على وجه الخصوص، 

تُنا بَلبءٌ على رإوسنا". من هنا، من المحال إنكار كوننا  ٌَّ مرةً  –الشعراء "ذُرِّ

وجهاً لوجه أمام أفدح رذالةٍ وقبُحٍ وخطؤ لاحتكارِ رأس المال  –أخرى 

 والرجل، والذي هو عكسُ الطبٌعة الأولى والثانٌة.

دِ الإنسان. لا قانون الطبٌعة موجود  ٌَ دِ الإنسان ٌمكن هدمَه بِ ٌَ دَ بِ ٌِّ ما شُ

هنا، ولا القدر المكتوب. بل موضوع الحدٌث هو عملٌات الفرز الواجب 

ل أٌدي الحٌاة السرطانٌة  تحطٌمها، والتابعة للبحتكارات التً تُشَكِّ

رتُ من الصمٌم بعُمقِ والهرمونٌة للشبكةِ والرجلِ الماكر القوي. لَطالما شَعَ 

تَفاهُمِ ثنابً الحٌاة المزدوج والخارق على الإطلبق فً الكون )حسبما هو 

معلوم(. وأبدٌَتُ الجرأة على التفكٌرِ مع المرأة أولاً، ثم النقاش معها حول 

مكانِ وزمانِ ومقدارِ الفساد الذي حَلَّ بها، وكٌفٌة تلبفٌه؛ وعَرضِ أهمٌةِ ذلك 

ات. دون أدنى شك، فالمرأة القوٌة، العاقِلة، الفاضلة، على كافة العلبق

الجمٌلة، المتخذة للقرارات الصاببة، وبالتالً التً تَجعَلنً معجباً بها 

من  –وفقط هً  –بِتَخَطٌّها إٌاي، والتً ٌمكن أن تَكُون مُخاطباً لً؛ هً 

الحٌاة فً  حجرِ الزاوٌة فً بحثً الفلسفً. ولَطالما آمنتُ بؤن ألؽازَ تَدَفُّقِ 

الكون ستَجِدُ معناها مع هذه المرأة بجانبها الأفضل والأجمل والأصح. 

ولكنً آمنتُ أٌضاً بؤخلبقً التً لا تَسمح بتاتاً بمُشاطرةِ طرازِ وجودي مع 



ٙ8 
 

بضاعةِ "الرجل ورأس المال" المنتصبة أمامً، أي مع "هرمز ذي التسعٌن 

قدِرَ علٌها أيُّ ر ٌَ جلٍ كان. إذن، والحال هذه، وبِما ألؾ زوج" ؛ ولدرجةٍ لن 

ٌَكون Jineolojiٌتعدى نطاق الفامٌنٌة، فإن مصطلح "علم المرأة" ) ( قد 

 جواباً وردٌفاً أفضل للهدؾ.

 قضيت التودى في الوجتوع -8

المدنٌة فً اللؽة العربٌة تعنً "التمدن". والقضاٌا النابعة من التمدن 

الأٌكولوجٌة. بل هً إحدى المصادر لٌست أقل عدداً أو أهمٌةً من القضاٌا 

دة للحٌاة الاجتماعٌة راهناً. فما الذي أوَصَلَ المدٌنةَ إلى هذه  الأساسٌة المُهَدِّ

 الحالة؟

بمنطقٍ مستقٌم المسار، قد تكون: المدٌنة = الطبقة = الدولة معادلةً 

رَت  دَ جوانبه. لقد فَكَّ البشرٌة تبسٌطٌة، إلا أنها تَطمسُ عُمقَ المعنى وتَعَدُّ

قَته بما ٌتناسبُ وطبٌعةَ المجتمع.  بإنشاء المدٌنة بقدرِ إنشاءِ القرٌة، وطَبَّ

زُ فٌها الذكاءُ الاجتماعً. ذلك أن المدٌنةَ  تتصدر المدٌنةُ الأماكنَ التً ٌتركَّ

ضُ مَلَكَةَ الذكاء لدى الإنسان، وتُظهِرها للعٌان. وقد اقتفى العقلُ مساراً  تُحَرِّ

رتبط بالمدٌنة بمتانة بالؽة. المدٌنة هً المكان الذي أدَرَكَ فٌه من التطور الم

الإنسانُ ما الذي تستطٌع قدرتُه فِعلَه. وهً تقتضً الأمان. فالواثق من نفسه 

ٌّةً. والفكر ٌإدي إلى الاختراعات الجدٌدة. كما أن  رُ بنحوٍ أكثرَ عقلبن ٌُفَكِّ

رُ الأسالٌبَ والتقنٌات. ب ذلك، عَرِؾَ  زٌادة الإنتاج تُطَوِّ والإنسان الذي جَرَّ

المدٌنةَ بؤنها مصدر النور، ورؼب فً الركوض إلٌها دابماً. ونماءُ المدٌنة 

حول المعبد له صلبتٌ وثٌقة بكون المعابد فً تلك الحقبة تدل على المكان 

ٌَخلق عقله  الذي تتجمع فٌه العقول والأرواح المقدسة. والمجتمعُ ٌكتشؾ و

 جة أعلى. ما ذكرناه إنما هو فرضٌاتٌ قوٌةٌ لصالح المدٌنة.وهوٌته هناك بدر



ٙ9 
 

ٌُظهِر ذاتَه مع ولادتها، مثلما هً الحال فً  لكن وجهاً آخَر للمدنٌة سوؾ 

كل حقٌقة. إنه التحول الطبقً والتدول. لا رٌب أن الأساس المادي للتحول 

المدٌنة  الطبقً هو معدل الإنتاج المتزاٌد. فبعضُ أصحابِ العقل المرتقً فً

ٌُشبِعُون أضعافاً مضاعفةً من البشر، فٌما إذا  عَلِموا بخبراتهم أنهم سوؾ 

تَبَقَّ سوى تؤسٌس  ٌَ لوهم فً الأراضً الخصٌبة. ولم  أكَثَروا من تعدادهم وشَؽَّ

هذا النظام. والنظام بدوره بمثابة دولة الاحتكار. واضحٌ أن تنظٌم النظام 

راعً، حتى ولو كان ضمن إطار المدٌنة. الجدٌد هذا قد وُلِدَ كاحتكارٍ ز

ح كلَّ شًء فً هذا المضمار. والعدٌد من المدنٌات  والمدابن السومرٌة تُوَضِّ

مثل مصر وهارابا، كانت احتكارات زراعٌة أثناء ولادتها، وأجهزة تنظٌم 

مون فٌه  ٌُقَدِّ الإنتاج. فالإنتاج الكافً، ووصولُ العامِلٌن إلى المستوى الذي 

من الإنتاج مضاعَفاً ولو بمرةٍ واحدة فقط على الأقل؛ إنما ٌعنً ولادة فابضاً 

الأرضٌة المادٌة للدولة. فً الحقٌقة، فالحدث المسمى بالدولة هو المرتَزِقون 

كُون من الأفضل نعت الدولة بتنظٌم جمعِ  ٌَ على زٌادة الإنتاج، لا ؼٌر. وقد 

ٌنما هكذا نوع من العلبقات كلِّ زابد. والمدٌنة مكان مناسِب لذلك أٌضاً. ب

صعبٌ لآخر درجة فً المجتمع القَبَلً والقروي، حٌث لا تسمح بنٌتهما 

بذلك. هذه هً الحقٌقة الواقعة الكامنة وراء ولادة الدولة فً المدٌنة. هكذا 

تؽدو البشرٌة وجهاً لوجه أمام ظاهرة الاستؽلبل فً المدٌنة. أي أنها تتعرؾ 

تً كانت تَجهَلهُا. من هنا، باتت "الدولتٌةُ" اسمَ على شكلٍ من العلبقات ال

ٌُمسِك بزمامها! إنها بوابةٌ  ٌَعجَز عن فعله مَن  الفن الجدٌد. وما الذي 

مصلحٌة عظمى. حتى الكادح العبد فَهِمَ أنه أكثر راحةً وضماناً من السابق 

كذا هً فً كنؾ بطالةِ الدولة. فربطُ عَمَلِه كلٌاً بالعنؾ، إنما هو مبالَؽة. ه

 قصةُ ولادةِ المدٌنة على وجه التقرٌب.

ًٌّ أن المدٌنةَ تُشَكِّل خطوةً ثورٌةً فً التطور العقلبنً للمجتمع، وإنْ  جَلِ

كان لها بعضُ قضاٌاها )كونها تنظٌم المستَؽِلٌن والأقوٌاء(. ٌفكر أرسطو فً 



7ٓ 
 

كُونَ التعدادُ المثالً خمسةَ آلاؾ نسمة لأجل مدٌنة كبٌرة الح ٌَ جم. وتعدادُ أنْ 

عٌ بشريٌّ جدٌد،  المدابن فً مرحلة التؤسٌس أٌضاً هو كذلك بالأؼلب. إنه تَجَمُّ

حٌث تم تخطً المجتمعَ القَبَلً. والمنحدرون من مختلؾ القبابل والأنساب 

ٌرتبطون ببعضهم بعضاً بالروابط التً نسمٌها مواطَنة المدٌنة. أي أنه 

(. هذا التطور دلٌل على Bajarilerٌتكون "شعب المدٌنة" و"المدنٌون" )

ؼِنى المجتمع. والمدٌنة بوضعها هذا وسٌلةُ التطور، لا مصدرَ قضٌةٍ جدٌة. 

ٌُلبحَظ كثٌراً المدابن التً تعانً من مشكلة السكان فً العصور الأولى  ولا 

زُ من  برمتها، عدا بابل وروما فً بعض الأحاٌٌن. كما أن المدٌنة تُعَزِّ

بوساطة تفوقها الاجتماعً. بٌنما ضاعؾَ النموذجُ  جاذبٌتها باستمرار

السومري من نفسه كالتٌهور، أنَشَؤت مصر كماً قلٌلبً وجوهرٌاً من المدن. 

فً الحقٌقة، لا مثٌل للمدنٌة المصرٌة تارٌخٌاً من حٌث كونها مدنٌة شبه 

ى شبه قروٌة. هذا وتتنامى الزراعة والمِهَن الحرة فٌها كثٌراً. وبُن –مدٌنٌة 

الطرق والمعمار والرٌاضة والفن والقصور، إضافة إلى البنى المحٌطة 

بالمعبد؛ تتوسع جمٌعها متجهةً صوب أشكالٍ نسٌجٌةٍ جدٌدة. وأؼلب المدن 

دُ حول الحامٌات العسكرٌة. ونخص بالذكر حامٌات روما، التً تُعتَبَر  ٌَّ تُشَ

ذكُرُ المإرخون أن ك ٌَ ل مدٌنةٍ واحدةٍ تَكُون من كلُّ واحدةٍ منها نواةً مدٌنٌة. 

نصٌبِ عشر قرى على الأقل فً ذاك العصر. أي أنه ثمة علبقةٌ تكافلٌةٌ 

كُن ثمة قضٌة فٌما بٌن  ٌَ )المنفعة المتبادلة( فٌما بٌنها. وهذا ما معناه أنه لم 

 المدٌنة والقرٌة آنذاك.

ل أما روما، المدٌنة الفخمة الأخٌرة للعصور القدٌمة، فربما كانت تَحمِ 

بٌن أحشابها كلَّ قضاٌا عصرها. وهذا ما كان جعلها المدٌنة الأبهى والأكثر 

إشكالٌةً فً نفس الوقت بالنسبة للمدنٌة. إذ كان بالإمكان العثور على كل 

الطبقات والجماعات فٌها )الأرستقراطٌة، البورجوازٌة، العَبٌد، حثالة 

المجموعات العقابدٌة،  البرولٌتارٌا، شتى أنواع المجموعات الأثنٌة، مختلؾ



7ٔ 
 

ومختلؾ الأعراق(. وكانت الطبقاتُ والجماعات القدٌمة تُمَثَّل على شكلِ 

بقاٌا، بٌنما تُمَثَّل الجدٌدة منها على شكل رُشٌَم. من جانب آخر، كان بالإمكان 

استشفاؾ كافة أشكال الأخلبق والسٌاسة والحكم أٌضاً. حٌث كانت تُختَبَرُ 

ات والجمهورٌات والدٌمقراطٌات )ضمن نطاق جمٌعُ أمثلة المَلَكٌ

الإمبراطورٌة(. هذا وكان بالمقدور مشاهدة العلوم والفنون والفلسفات 

شٌَمٌة. لقد كانت روما مدٌنةً عالمٌةً  والأدٌان بجمٌع حالاتها المتبقٌة أو الرُّ

بِحق. وهذا الواقع كان بؤحد جوانبه ٌفٌد بقولِ أنَّ كلَّ الطرق تإدي إلى 

فقد كانت تَعكِس وضعَ قمةِ المدنٌة المركزٌة طٌلة ثلبثة آلاؾ  روما.

وخمسمابة عام بؤكملها. وانهٌارها أٌضاً حصل بما ٌلٌق بعظمتها. فطبقةُ 

المسٌحٌٌن المقهورٌن من جهة، والمجموعات الأثنٌة التً لا تبرح محافظةً 

م على قوتها من جهة أخرى )تسمٌتها بالبرابرة تدل على الانخداع بعل

المصطلحات التابع للمدنٌة(؛ كانت سوؾ تُهلِكُ المدٌنةَ وتقضً علٌها من 

الداخل والخارج على شكلِ موجات كقوتٌَن عظٌمتٌَن أصبحتا بلبءً مُسَلَّطَاً 

كُ مجردَ تارٌخِ انهٌارِ مدٌنةٍ واحدة،  7ٙٗعلى المدنٌة. من هنا، فعام  ٌَ م لم 

خِ  وانهٌارِ ودمار مدنٌةِ العصور القدٌمة أي روما؛ بل هو تارٌخُ فسادِ وتَفَسُّ

 المعمرة ثلبثة آلاؾ وخمسمابة عام، متجسدةً فً هٌبةِ مدٌنة.

لم تستطع الحقبة المسماة بالعصور الوسطى أن تصل فً أي وقتٍ من 

الأوقات إلى مستوى العصور القدٌمة من حٌث التمدن. ذلك أن مدٌنةَ 

تٌبةً وصؽٌرةَ الحجم للؽاٌة. العصور الوسطى بقِلبعها وأسوارها بَدَأت رَ 

مدابن العصور الوسطى كانت أشَبَهَ بِمَقَرّاتِ الإمارات والمقاطعات. كانت 

متسمةً بطاقةِ التطور مع تَجمٌعِها للبعض من صِؽار الكَسَبة وخَدَم القصور 

ار بتسرٌع اندفاعتها فً سبٌل التضخم  فٌما حولها. ورؼم بدء طبقة التُّجَّ

ه من العسٌر العثور على إنشاءاتِ مدنٍ جدٌدةٍ قادرةٍ على والعظمة، إلا أن

بلوغ المدن المتبقٌة من القدٌم الأقدم، من قبٌل روما، الإسكندرٌة، أنطاكٌة، 



7ٕ 
 

أدٌسا. حٌث أنها لم تَصِلْ البتة مستوى أبَُّهة  –نصٌبٌن، وأورفا  –دارا 

معابد، وعَظَمة المدن الأقدم منها من حٌث العمار والوظٌفة )أبنٌة ال

المسارح، المجالس، الساحات العامة )الآؼورا(، مٌادٌن سِباق الخٌول، 

جات، الحمامات، شبكات القنوات، والورشات وؼٌرها(، ولو أنها  المُدَرَّ

تجاوزتها على صعٌد ضخامة العدد. لقد كانت العصور الوسطى شٌباً بمثابة 

الأولى والقدٌمة. مدنٌةِ ومدابنِ الخٌَمة المنصوبةِ على أنقاضِ العصور 

وكانت المدنٌةُ لا تزال بعٌدةً عن وضعٌةِ إحراز التفوق على الرٌؾ والقرٌة. 

كانت أشَبَه ما تَكُون بالبُحٌَرات فً محٌطِ تكوٌنِ القرى. ورؼم اشتمالِ بُناها 

على تناقضاتِ السلطة والصراع الطبقً، إلا أنها لم تَكُن بالمستوى الذي 

ثُ البٌبةَ روٌداً روٌداً ٌَجعَل منها قضٌةً بٌبٌ ٌُلَوِّ ة. كان نظام المدنٌة عموماً 

بسبب احتكارات رأس المال. ومُلوُحَةُ التربة كانت متعلقة بالاحتكارات 

الزراعٌة. واستمر هذا الوضع إلى نهاٌات القرن الثامن عشر، مع ازدٌادٍ فً 

 وطؤة القضاٌا.

من ثمار الصناعوٌة  ظَهَرت أزمةُ التمدن الأصلٌة إلى المٌدان كثمرةٍ 

كُن هذا محضَ صدفة، بل  ٌَ والثورة الصناعٌة خلبل القرن التاسع عشر. لم 

كان معنٌٌاً بطبٌعةِ الصناعوٌة المناهضة للمجتمعٌة. الجانب الأهم على 

ٌُشَكِّل قضٌةً من الناحٌة الأٌكولوجٌة، هو عٌشُها  الإطلبق من المدٌنة، والذي 

ة. بٌنما القرٌة تعٌشُ مع البٌبة مباشرةً. فهً دٌالٌكتٌكاً منقطعاً عن البٌب

مرتبطةٌ بها بكل شًء فٌها، وهً تُدرِك أنها ثمرةٌ منها، وكؤنها تستمر فً 

لت لؽةٌ مشتركة  حٌاتها بنباتاتها وحٌواناتها متحدثةً بلؽة البٌبة. لقد تَشَكَّ

ذه بٌنهما، لؽة الزراعة. وتؤسٌس المجتمع كان مشحوناً بالتؤثٌر الشدٌد له

اللؽة. فً حٌن أن الوضع معاكس فً المدٌنة، حٌث تنقطع عن الزراعة 

رَ لؽةً جدٌدة، لؽة المدٌنة. كما ولها عقلبنٌتها المؽاٌرة.  والبٌبة طردٌاً، لِتُطَوِّ

ٌَضعُؾ اهتمامها بعقلبنٌة البٌبة تدرٌجٌاً. إن لؽة المدٌنة لؽةٌ معنٌةٌ  بالتالً، 



7ٖ 
 

لُ عقلَ تلك الشإون بشإون التجارة والمِهَن الحرة وا لصناعة والمال، وتُشَكِّ

وعِلمَها، وتتشكل هً أٌضاً بموجبها. هكذا هو مسار التطور الجدلً الجدٌد 

للؽة. واضحٌ أن ما هو قابم إنما هو لؽةٌ وذهنٌةٌ مُثقَلتَان بالتناقض 

ٌُقحِم فً بوتقته المجتمعَ الرٌفً ولهجاته وثقاقاته  والاؼتراب. فتمدنُ العصر 

تُمَثِّل مجموعاته الكلبنٌة والقَبَلٌة والعشابرٌة والقومٌة والقروٌة  التً

سَت أٌضاً لؽةَ العلم والفن والدٌن والفلسفة الخاصةَ  المنتشرة. بالتالً، فقد أسََّ

ن صنفان أساسٌان آخران على شكلِ  بها. وعلى الصعٌد الطبقً، تَكَوَّ

( قد اكتسبت Bajarilikالأرستقراطٌة والآخرٌن. لم تَكُن المدٌنٌة )

 شخصٌتها بعد، بل كانت امتداداً لعمومِ المجتمع.

أفَسَدَ القرنان التاسع عشر والعشرون هذا التوازنَ التارٌخً كلٌاً. لا رٌب 

أنه لم ٌتم الوصول إلى هذا الوضع على حٌنِ ؼَرّة. فعودوُ تنامً المدٌنة فً 

لسادس عشر )البندقٌة، شبه الجزٌرة الإٌطالٌة فٌما بٌن القرنٌَن العاشر وا

ٌُعَبِّرُ عن نقل الثورة التجارٌة إلى  جنوى، فلورنسا، ومٌلبنو وؼٌرها(، إنما 

أوروبا عن طرٌق إٌطالٌا فً القرن الثالث عشر. وتَقُوم المدابن الإٌطالٌة 

ةً أثََرَ  ٌَ بِرٌادة هذه المرحلة، ساعٌةً للتعاظم مرةً أخرى مع النهضة، مُقتَفِ

فسةٌ جدُّ عنٌفٌة داخل المدن وفٌما بٌنها. ما تم مُعاٌشتُه عبارة روما. وتبدأ منا

عن الصراع على رٌادة المرحلة الجدٌدة للمدنٌة. وكؤن الحٌاة القدٌمة برمتها 

تنبعث من جدٌد، ولكن الظروؾ الجدٌدة سوؾ تُطرِئُ علٌها التحول. فروما 

لنسخ الممسوخة لا ٌمكن خلقها تكتٌكٌاً. وكان لن ٌتحقق سوى بلوغ مستوى ا

من روما. كما أن تجربةَ المملكة المركزٌة والدولة القومٌة كانت لن تُحرزَ 

النجاح. ولكن، لا جدال على أن المدابن الإٌطالٌة رادت المدنٌةَ الأوروبٌة 

بوساطة النهضة فٌما بٌن القرنٌَن العاشر والسادس عشر. فقد أدت دورها 

لكونٌة(، وباعتبارها تٌاراً علمانٌاً دنٌوٌاً هذا باعتبارها كنٌسة )الكاثولٌكٌة ا

 على السواء.



7ٗ 
 

بدأت ثورة المدن الألمانٌة فً مرحلتها الأولى مع اتحاد مدابن الهانساتٌك  

م تقرٌبٌاً(، مُحَقِّقَةً ثوراتها التجارٌة. وتتبدى ملبمح  ٓ٘ٗٔ – ٕٓ٘ٔ)

ونفدرالٌةُ م(. وتَخُوضُ ك ٓٓٗٔالمرحلة الثانٌة مع السٌاق المانٌفاكتوري )

المدٌنة نضالاً عنٌفاً ضد النزعة المركزٌة. وقد استمرت هذه النضالات 

والتمردات طٌلة أربعةِ قرون، حٌث لعب دورَه فٌها العدٌدُ من المجموعات 

ٌٌّن أٌضاً دوراً أساسٌاً خلبلها.  القروٌة وشبه الكادحة، كما أدى فُرَقاءُ الحِرَفِ

بٍ مختلفة )أٌدٌولوجٌة، تنظٌمٌة، وقٌادٌة(، وبعد مرحلةٍ دموٌةٍ جداً، ولأسبا

انهَزَمَت تجاربُ الكونفدرالٌة الدٌمقراطٌة للمدن والأرٌاؾ تلك حٌالَ نزعة 

المونارشٌة المركزٌة والدولة القومٌة. ولو أنها لم تُهزَم، لربما كان تارٌخُ 

ن بمنوالٍ مؽاٌر. وألمانٌا الفٌدرالٌة الراهنة تَشهَد تَ  ٌُدَوَّ لاً طبٌعٌاً أوروبا س حَوُّ

ثقٌل الخُطى من فاشٌةِ الدولة القومٌة البورجوازٌة صوبَ هذا النموذج 

 القدٌم، ولكن، لٌس ككونفدرالٌة دٌمقراطٌة، بل ككونفدرالٌة بورجوازٌة.

الانفجار الأصل قد حَقَّقته مدنُ إنكلترا. ومُعاٌشةُ مركزٌةِ الثورات الثلبث 

. فالثورات التجارٌة والمالٌة والصناعٌة قد معاً وبكثافة قد أدى دوره فً ذلك

بَلَؽَت نصرها بالأصل فً أمستردام ولندن. وقُمِعَت الكونفدرالٌة الكومونٌالٌة 

بكل بساطة فً كِلب البلدٌَن. إلا أن شعب المدن والأرٌاؾ الأخرى، فلم 

زَ ٌَستَسلمْ بسهولة للمركز والدولة القومٌة. لهذا السبب تَطَلَّبَ الأمرُ إنجا

الثورتٌَن الهولندٌة والإنكلٌزٌة خلبل القرنٌَن السادس عشر والسابع عشر. 

أما المدٌنتان الرابدتان لهاتٌَن المرحلتٌَن الثورٌتٌَن، فكانتا أمستردام خلبل 

القرنٌَن السابع عشر والثامن عشر، ولندن خلبل القرنٌَن التاسع عشر 

العصر الحدٌث. لقد كانتا تُدٌران والعشرٌن. فكِلب المدٌنتٌَن هما مركزا عالمَ 

ت بتحولات عظمى. كانتا  وتَحكُمان نظامَ المدنٌة المركزٌة العالمٌة التً مَرَّ

مركزَي القوةِ المهٌمنة. هكذا تعاظَم تعدادهما السكانً وتناقضاتهما بسرعة، 

فبدأت البنٌة السرطانٌة الأصل للمدٌنة فً هذه المرحلة. وانتَقَلت ببنتها 



7٘ 
 

على التوالً إلى فرنسا، الولاٌات المتحدة الأمرٌكٌة، أوروبا  المَرٌضة

الشرقٌة، روسٌا، الشرق الأقصى، أمرٌكا اللبتٌنٌة، الشرق الأوسط، 

 ًَ وأفرٌقٌا. لقد كان القرنُ العشرون "الفترةَ" التً بدأت فٌها المدٌنةُ الحظ

د كانت بتفوقِها القاطع فً التارٌخ. وبالإضافة إلى المدنٌة القدٌمة، فق

البرادٌؽما المدٌنٌة الرأسمالٌة تستلم دور الصدارة من برادٌؽما العالمَ الرٌفً 

ر اثنتًَ عشر ألؾ سنة. بالتالً، لم تَعُدْ المدٌنةُ  الكومونٌالً )المشاعً( المُعَمِّ

مجردَ مركز التجارة والتموٌل والصناعة، بل وباتت فً الوقت نفسه مركزَ 

ه. هذه البرادٌؽما المتمؤسسة بِبُإَرِها الجامعٌة هٌمنةِ الرأي العالمً برمت

والعلمٌة الأكادٌمٌة أولاً، وبمشافٌها وسجونها، وطبقاتها وبٌروقراطٌاتها؛ 

كانت تَجهَد لبسطِ نفوذها بوجهةِ النظر الوضعٌة الصارمة، محلَّ الرأي 

العالمً الأخُرَوي  المركزي القدٌم. فً الحقٌقة، الفلسفةُ الوضعٌةُ كانت 

الدٌنَ الجدٌدَ للطبقة البورجوازٌة. إلا أنها كانت كانت تَنظُر إلى عرضِ 

عِ بقناع "العلموٌة" )بالاستفادة من العلوم التً تضاعفت أهمٌتُها  نفسِها بالتَقَنُّ

 بنحوٍ خارق( أمراً عملٌاً وناجحاً أكثر.

ى لقد كان المجتمعُ قد أصٌُِبَ حقاً بِمَرَضِ السرطان من خلبل تلك البُن

ٌَّلْ مدٌنةً سكانُها عشرةُ آلاؾ نسمة. فما بالكُ  تَخَ ٌَ المدٌنٌة. فحتى أرسطو لم 

بالمدٌنةِ التً سكانُها مابةُ ألؾ، ملٌون، خمسةُ ملبٌٌن، عشرةُ ملبٌٌن، خمسة 

عشر ملٌون، عشرون ملٌون، وحتى خمسة وعشرون ملٌون نسمة كهدؾٍ 

ماً سرطانٌاً حق ٌَكُ هذا تضخُّ كُون؟ فلؤجل تؽذٌةِ نهابً! إنْ لَم  ٌَ ٌقٌاً، فما عساه 

هكذا مدٌنة فقط، بالإمكان القضاء على بلدٍ متوسطِ الحجم مع بٌبته خلبل 

نُمَّ  ٌَ ًٌّ أنه لن  فترةٍ وجٌزة. ما مِن منطق فً هذا التعاظم على الإطلبق. وجل

عن أٌةِ نتٌجةٍ سوى تدمٌر الطبٌعة الأولى إلى جانب طبٌعةِ المجتمع 

ل هذه التضخمات مدةً طوٌلة. والمدٌنة. وم ا مِن بلد أو بٌبة بشعبها ٌمكنه تَحَمُّ

فهذا التضخم السرطانً هو سبب الدمار الحقٌقً للبٌبة. هكذا باتت مدٌنةٌ 



7ٙ 
 

تحتلُّ بلدَها وشعبها هً، وتستولً علٌهما، وتُدمِّرهما، وكؤنها تستعمِرهما. 

التجارٌة والمالٌة  فالقوة الاستعمارٌة الجدٌدة هً المدٌنة، والاحتكارات

والصناعٌة العالمٌة فً المدن، ومواقعُ ساحاتها العامة. وأما التدابٌر الأمنٌة 

لتلك الساحات العامة، والتً لم تَكُن أقل مما كانت علٌه فً القِلبع والأسوار 

 القدٌمة؛ إنما تإٌد صحة هذه الحقٌقة.

داخل البلدان، لا لقد باتت إمبرٌالٌة القرن الحادي والعشرٌن واستعمارُه 

خارجها. والمستعمِرون لٌسوا الؽرباء وحسب، بل وشركاءهم بنحوٍ أكثر. 

ولم تتعَولمَ احتكارات رأس المال لوحها، بل وتَعَولَمَت السلطة والدولة أٌضاً. 

عُد ثمة فرقٌ بٌن داخل السلطة العالمٌة وخارجها. ولا أهمٌةَ على  ٌَ ولم 

بقَ أيُّ معنىً للتمٌٌز الإطلبق للبنتماءات الوطنٌة، فج ٌَ مٌعها مشترَكة. ولم 

بٌن المجالات العسكرٌة والاقتصادٌة والثقافٌة. ذلك أن الإنكلٌزٌة لؽتُها 

ساكسونٌة ثقافتُها، والناتو تنظٌمُها العسكري، وهٌبة  –المشتركة، والأنكلو 

عُد ثمة نٌوٌورك واحدة أو اثنتٌَن، ٌَ بل  الأمم المتحدة منظمتُها الدولٌة. لم 

العدٌد من أمثال نٌوٌورك )مركزُ الهٌمنةِ الأمرٌكٌة. وقد استلمت الحراسة 

من لندن فً ثلبثٌنٌات القرن العشرٌن( ولندن. إننا نعٌش عصرَ المدن 

العالمٌة. ومدنُ عصرِ العولمة لا تقوم فقط بالقضاء على البٌبة بسرعةِ 

خ بنفسِ نمطِ ذهنٌتها الخلبٌا السرطانٌة. بل ولو كان هناك كابنٌ من المَرٌّ

وحٌاتها، لَكانَ واجباً اعتبارَه أقل ؼرابةً وأكثر دنٌوٌةً منها على أٌةِ حال. أما 

أصالةُ المدٌنة التً لم تتنامَ أصلبً بشكلٍ ملحوظ، فقد ضَمَرَت حتى قبل 

الولادة. وهً ترؼب فً إخفاء وحشٌتها الحقٌقٌة باستعراضات الحداثة 

نة هً البربري الأصل )الفاشٌة، الإبادة العرقٌة، والموضة. من هنا، فالمدٌ

الإبادة الثقافٌة اللبمحدودة، وأخٌراً إبادة المجتمع(. وشتى أنواع الشخصٌات 

والمجموعات البربرٌة )المجتمع المُدمِن على الإعلبم وجنونِ الأشباح 

الافتراضٌة المتماثلة الزابفة، بدءاً من المٌول التعصبٌة للرٌاضة إلى 



77 
 

افل الطابشة ومجموعات الموسٌقا الجوفاء، ومن البٌروقراطٌة المُبٌدة المح

إلى مُضارِبً السوق، ومن المتحررٌن من ضوابطِ كل المبادئ الأخلبقٌة 

إلى المتحولٌن إلى رجالٍ آلٌٌن(، التً لم تَكُن أقلَّ شؤناً من البرابرة القدماء 

ٌّة بربرٌ ة(؛ باتت مدٌنٌة المركز، لا رٌفٌة )أنا لا أإمن بتاتاً أن القبابل البَدَوِ

 المركز. بل هً المدٌنة بِحَدِّ ذاتها.

ٌُعاشُ هو بابلٌو العصر الحدٌث )واأسفاه على بابل، لأنها كانت أصٌلةً  ما 

ومقدسةً إلى أنْ انهارت. وكانت الرعونة والفساد فٌها بنسبةٍ محدودة(. حٌث 

لمُعطٌات العلمٌة تُشٌر إلى لا ٌمكن الجزم بكٌفٌةِ مجًء القضٌة. لكن جمٌع ا

نٌا العجٌبةُ التً تَخون نفسَها، وتُصِرُّ  نٌا )الدُّ لِ كوكبنا لهذه الدُّ استحالةِ تَحَمُّ

بعزم على إبادة أٌكولوجٌة العالَم(. وحتى لو انتقلت ثانٌةً إلى الرٌؾ، 

فالمكان ضٌق ومرٌضٌ جداً. من الضروري بمكان الاستٌعابَ بؤفضل 

سٌِرُ على تُخُومِ "إبادة المجتمع".الأشكال أن مجتم ٌَ  عَ المدٌنة 

ما من شك بتاتاً فً أن المسإولَ عن وضعِ المدٌنة ذاك هو السلطة 

ٌَّرَتهم برابرةً  الطبقٌة والبنى الدولتٌة. فالسمسرة المدٌنٌة المذهلة قد صَ

عدٌمً الرحمة، خالِقةً بذلك وحشٌةَ المدٌنة )لوٌاثانها الجدٌد(. ساطعٌ بجلبء 

أنه من المستحٌل إلقاء مسإولٌة ذلك كلٌاً على عاتق شعب المدٌنة 

ومجتمعها. ولكن الأخضر أٌضاً ٌحترق بجانب الٌابس. من هنا، فعلى 

جِدوا سبٌلبً ومَنفَذاً.  ٌَ الضواحً النابٌة و"المسٌحٌون الجدد" فً المدٌنة أنْ 

ؾ من أمثال وإلا، فهم محكومون بعٌشِ حالاتٍ أنكى من الحرقِ على ٌد الآلا

نٌرون، والذٌن هم أخطر وأفتك من نٌرون نفسه. من المهم التفكٌر فً إنقاذِ 

أخلبقِ المدٌنةِ وعقلها، وكذلك جمالِ المتبقً بحدود. كل مشروعٍ اجتماعً 

بات علٌه تناوُلَ القضاٌا النابعة من المدٌنة فً محورِ أجََندَتِه )لأنها أصبحت 

محال التؽاضً بتاتاً عن إن إمكانٌةَ إٌجادِنا مَرَضاً منذ زمن بعٌد(. ومن ال



78 
 

ٌِّمةِ لجمٌع القضاٌا الاجتماعٌة والأٌكولوجٌة، لن تَكُون إلا ضمن  للحلول القَ

هذا الإطار. لِنَدَع جانباً البحثَ عن الدوافع الأخرى المتسببة فً انهٌار العالمَ 

نذ الآن، بل والمجتمع، فتلك النابعة من المدٌنة بمفردها تإدي هذا الدور م

 وٌزٌد.

 الطبقت والبيزوقزاطيت في الوجتوعقضيت  -9

الناظِرون إلى الطبقة والبٌروقراطٌة على أنها شرطان للوجودِ 

دحَضُون أو ٌستؽربون من الإشكالٌةِ فً هذا الصدد. وقد  ٌَ الاجتماعً، قد 

ٌة، ٌُزعَم أنه ربما تَكون هناك القضاٌا التً تُسفِر عنها الطبقة والبٌروقراط

ولكنهما بالذات ربما لا تُشَكِّلبن قضٌةً من حٌث وجودهما. لكن، ٌنبؽً 

نُ الطبقةُ  الإدراك أنهما بُنٌتان إشكالٌتان بقدر المدٌنة على الأقل. قد لا تُكَوِّ

والبٌروقراطٌةُ ثِقَلبً أو قضٌةً بارزةً فً عصورِ المدنٌة الأولى، تماماً مثلما 

الإشكالٌة قد بَرَزَت بوضوحٍ أسطع مع التوجه نحو المدٌنة. وقد تَكُون بُناهما 

ٌومنا الحاضر. لكن، ورؼم ذلك، فالتحول الطبقً وكذلك التحول 

البٌروقراطً المرتبط به، إنما هما كٌانان إشكالٌان، بل ولا ضرورةَ لهما 

من جهةِ الأخلبقِ الاجتماعٌة والسٌاسة. وقد قاوَمَ المجتمعُ ردحاً طوٌلبً من 

قَبل بِكِلتٌَهما بسهولة، بل تَصَدّاها بمقاوماتٍ الزمن تجا ٌَ ه هاتٌَن البُنٌتٌَن، ولم 

 عنٌفة. والتارٌخُ ملًءٌ بقصص تلك المقاومات.

خِذُ أشكالاً  ٌُّراتٌ عظمى على الطبٌعة الاجتماعٌة، وقد تَتَّ قد تَطرَأُ تَؽَ

ٌُن والاختلبؾ. سوؾ نتوقؾ عند ذلك بإسها ب مختلفةً أٌضاً من حٌث التبا

راتٌ طبٌعٌة ملببمة لروح الطبٌعة. حسبَ  فً الفصول اللبحقة. إنها تَطَوُّ

رأًٌ، وفٌما خَلب الطبقات والتحولات الطبقٌة )البٌروقراطٌة أٌضاً طبقة( 

ٌُنِه ضمن  عِ الإنسان وتَبَا المحدودة للؽاٌة، والمإقتة والفعالة، والتً تُفٌدُ بِتَنَوُّ

ء لا ٌتجزأ منه؛ فلب داعً للطبقات طبٌعة المجتمع بنحوٍ ذي معنى كجز



79 
 

والتحولات الطبقٌة المفرطة والدابمة والعاطلة )التً لا فابدة منها إطلبقاً(، 

والتً تتسلل حتى الأنسجةِ الاجتماعٌة كالوَرَم؛ تماماً كبعضِ الأنسجة التً لم 

رِها فً الأنواع النباتٌة والحٌوانٌة. قد  تتطور أو لم تَكُن هناك ضرورة لِتَطَوُّ

جِدُ الرهبان والأرستقراطٌة والبورجوازٌة لأنفسهم مفهوماً مشروطاً  ٌَ

نُها من تقدٌمِ بضعةِ فوابد لمدةٍ طوٌلة. إلا أنه من  ٌُمَكِّ بالتطور الطبقً، بما 

ؼٌر الممكن قَبولها بسعةِ صدر على صعٌد الأخلبق الاجتماعٌة والسٌاسة، 

بإفراط، كونها قوى مهٌمنة  نظراً لطابعها الدابمً والقعمً والاستؽلبلً

أٌدٌولوجٌاً وسٌاسٌاً واقتصادٌاً وعسكرٌاً، مثلما هً الحال على مرِّ تارٌخ 

ًٌّ وتنافُريّ، لأن الطبقة والبٌروقراطٌة  المدنٌة بؤجمعه. تناقضٌ كهذا عِداب

بحالِهما تلك تَعنٌِان إنكارَ الأخلبق الاجتماعٌة والسٌاسة. الشرطُ الذي 

ٌُناً، أو عرَضتُه هامٌّ ل لؽاٌة. فالطبقة والبٌروقراطٌة المتمٌزة بِكونها تَبا

ٌُن، أمرٌ ممكن. وعلى سبٌل المثال، لا ٌمكن اعتبار المعبد  المشارِكة فً التبا

الذي خَلَقَته طبقة الكهنة السومرٌٌن عاطلبً تماماً. فالرهبان قد رَصَفُوا هنا 

، الدٌن، المِهَن، والنظام. كما الركابزَ الأولٌة للعلم، الإنتاج المثمر، التمدن

لعبَت طبقةُ الرهبان دوراً مشابهاً فً العدٌد من الانطلبقات الثقافٌة. وإبداءُ 

الفهمِ والاستٌعابِ المشروطِ للرهبان، إنما ٌتؤتى من وظابفهم الإٌجابٌة تلك. 

لِهم  إلا أن شرعٌتَهم تصبح موضوع جدل، وتقتضً تجاوُزَهم، فً حالِ تَحَوُّ

 بقةٍ منؽلقة تعصبٌة )الكاست( وعاطلة ومتعاظمة بإفراط.إلى ط

الخصابص المشابهة سارٌةٌ على الأرستقراطٌة أٌضاً. فهم أٌضاً لهم 

موه للتطور الاجتماعً من نظامٍ ونشاطٍ مثمر وفوزٍ إداري،  دورهم فٌما قَدَّ

وما ساهموا فٌه ضمن الفن والعلم. ٌكمن المفهوم ضمن هذا الإطار. لكن ما 

لٍ استبدادي مشابه، وما أسسوه أسف روا عنه من انؽلبق طبقً تعصبً وتَحَوُّ

من سلبلات وممالك، بل وحتى تؤلٌههم لأنفسهم؛ إنما هو مَرَضٌ لا ٌمكن 



8ٓ 
 

قبوله. فالأخلبق الاجتماعٌة والسٌاسة على تنافُرٍ مضادٍّ مع هذه التطورات. 

 الأخلبق والسٌاسة. بالتالً، فتَخَطٌّهم بالكفاح تجاههم إنما هو من ضرورات

ٌَسري على البورجوازٌة بنحوٍ أكبر. كان لِتَنامً هذه الطبقةِ  ما ذُكِرَ 

وأجهزتِها البٌروقراطٌةِ مساهماتُها فً التطور الاجتماعً خلبل المراحل 

قلٌات )المال والسندات(، استلبمُها زمامَ  الثورٌة. فؤدواتها فً التجارة والنَّ

اطٌة بٌن الفٌنة والأخرى، المبادرة فً تطوٌر الصناعة، اختبارُها للدٌمقر

لُ جوانبَها التً تقتضً  ومساهماتها المحدودة فً العلم والفن؛ إنما تُشَكِّ

الإدراك والفهم. إلا أن بُنٌتَها الراسخةَ بإفراط خلبل القرون الأربعة 

الأخٌرة، والتً أدت إلى التحول الطبقً والبٌروقراطً بِدرجةٍ تكادُ تُناهِزُ 

ٌَّه على مرِّ  تارٌخ المدنٌة الطبقٌة برمته، والتً ضاعَفَته كما الخلبٌا إجمال

السرطانٌة؛ إنما تَزٌدُ على جمٌع التحولات الطبقٌة العلٌا كماً وخطورةً 

بؤضعاؾٍ مضاعفة. أي أن البورجوازٌة والبٌروقراطٌة اللتٌَن احتَلَّتا المٌدانَ 

ماي أنا. ذلك فً تارٌخ التحولات الطبقٌة، تإدٌان دورَ السرطان فً برادٌؽ

لِ هكذا طبقة وبٌروقراطٌة. وإنْ  أن الطبٌعة الاجتماعٌة ؼٌر مساعِدة لِتَحَمُّ

أرٌُدَ تَحمٌلَه إٌاها، فسؤقول حٌنها "إلٌك بالفاشٌة". فحسبَ رأًٌ، التعرٌؾُ 

الآخر للفاشٌة هو أنها ردُّ فعلِ الطبٌعة الاجتماعٌة على الطبقة الوسطى 

جوازٌة(. والعكس أصح. أي أن الفاشٌة تعنً )مجموع البٌروقراطٌة والبور

ٌُبَرهَن هنا هو استحالةُ سٌرِ  تحامُلَ الطبقة الوسطى على المجتمع عَمداً. ما 

ٌَعرضون الطبقةَ الوسطى  المجتمع والطبقة الوسطى معاً. بعضُ المتنورٌن 

على أنها الأرضٌةُ الطبقٌة لنظام الجمهورٌة والدٌمقراطٌة. وهذا العَرض 

دعاٌاتِ اللٌبرالٌة الأكثر رٌاءً. فالطبقة الوسطى هً الطبقة التً  هو أحدُ 

لعبت الدور الأكبر فً إنكار الجمهورٌة والدٌمقراطٌة. بٌنما دورُ الطبقات 

الأخرى فً ذلك محدود، فضلبً عن عدم عِلمها بالفاشٌة. من هنا، فالطبقة 

السرطانً.  الوسطى بدورها هذا تإدي نفسَ دورِ التمدن المفرط: التضخم



8ٔ 
 

علماً أنه ثمة صِلبتٌ عضوٌة وبنٌوٌة وثٌقة بٌن كِلٌهما. فكٌفما أن المدٌنةَ 

مُ  مِها، فهكذا مدنٌ تُضَخِّ تنتهلُ مرضَها ذاك من نَهَمِ الطبقة الوسطى وتَضَخُّ

 من الطبقة الوسطى على الدوام أٌضاً.

وهر الطبقة الوسطى ذات ذهنٌةٍ وضعٌة. أي أنها ذات بنٌةٍ تفتقِر للج

والعمق تماماً، سطحٌة، لا تذهب أبعد من قٌاس الظواهر بالمسطرة، ولا 

ترؼب فً رإٌتها انطلبقاً من مصالحها. إنها الطبقةُ الأكثر وثٌنةً فً التارٌخ 

)كَثرةُ الهٌاكل قد تعاظمت كالتٌهور فً عهدِ هذه الطبقة(، رؼم عَرضِها 

ٌَوٌة ظاهرٌاً، ولكنها للفلسفة الوضعٌةِ بقناعِ "العلموٌة". هً علمانٌ ةٌ ودُن

الأكثر دٌِنَوٌةً وخٌالٌةً جوهرٌاً. دٌِنَوٌتها التً هنا عبارة عن عقابدها 

وأفكارها "الظواهرٌة" لدرجةِ التعصب. فنحن نَعلَم أن الظواهرٌة لٌست 

الحقٌقةَ بؤكملها على الإطلبق. إنها مضموناً تعنً المشارٌعَ الخٌالٌةَ بإفراط 

ٌّة(، وبَسطَها والمضادةَ للعل مانٌة )ضربٌ من ضروبِ المشارٌع الأخُرَوِ

رةُ  المتكررَ أمام المجتمعِ دون حٌاء على أنها العلمانٌة. وهً الطبقةُ المُطَوِّ

لاحتكارات رأس المال الاقتصادٌة والسٌاسٌة والعسكرٌة والأٌدٌولوجٌة 

رَ عِداإُها والعلمٌة على الصعٌد العالمً. بالتالً، فهً الطبقة التً تَطَوَّ 

رُ إبادة المجتمع والإبادة العرقٌة عن طرٌقٌَن  ٌِّ للمجتمع بالأكثر. كما أنها تُسَ

كُن  ٌَ اثنٌَن. فالقضاءُ على شعبٍ أو جماعةٍ بسببِ نَسَبِها أو عِرقِها أو دٌنها، لم 

ممكناً إلا ارتباطاً بالطابع الطبقً للبورجوازٌة. والأنكى من ذلك هو إبادتها 

رُ إبادةَ المجتمعِ عن طرٌقٌَن اثنٌَن. الطرٌق الأول؛ للمجتمع. و ٌِّ هً تُسَ

فرضُها لنفسِها على المجتمع، وتَسَلُّلها إلى كافةِ مساماتِه بهٌبةِ العسكرتارٌة 

والحروب من خلبلِ أٌدٌولوجٌة الدولة القومٌة وتَمَؤسُسات السلطة. وما هذا 

السلطة وتَكامُلِها مع الدولة. سوى حربٌ شاملةٌ مُعلنََةٌ ضد المجتمع باتحادِ 

ٌُمكِنُها حُكمَ المجتمع بشكلٍ  والبورجوازٌةُ تَعًِ جٌداً من خلبلِ تجاربِها أنه لا 

آخر. ثانٌهما؛ نزعةُ خلقِ المجتمع الخٌالً والافتراضً بدلَ المجتمعِ 



8ٕ 
 

الحقٌقً، والذي طُبِّقَ على أرضِ الواقع تَماشٌاً مع ثورة "الإعلبم 

التً تفجرت خلبل النصؾ الثانً من القرن العشرٌن. وبنحوٍ والمعلوماتٌة" 

أصح، هً حربُ القصؾِ الإعلبمً المعلوماتً. وهً تُدٌرُها بنجاح عن 

طرٌقِ هذا الشكل الثانً من الحرب خلبل نصؾ القرن الأخٌر. إنها تإدي 

دورَ إبادةِ المجتمع مع حلولِ المجتمع الخٌالً والافتراضً والنمطً الزابؾ 

 الطبٌعةِ الاجتماعٌةِ الحقٌقٌة، أو مع اعتقادِها بحصولِ ذلك. محلَّ 

إنً من القابلٌن بضرورةِ تناوُلِ تصنٌفاتِ العبد والقن والعامِل بشكلٍ 

ٌِر لما تُعرَض علٌه باعتبارها طبقات مسحوقة ومستؽَلة ومقهورة فً  مؽا

 Özneاتٍ فاعلة مقراطٌة كذتارٌخ المدنٌة. فدور هذه الطبقات فً الدٌ

محدودٌ للؽاٌة، نظراً لِكَونِها مُحتَواةً بكلِّ ما لدٌها داخلَ بُنٌانِ سٌدها الذهنًِ 

والبنٌوي. وهً كمُلحَقٍ أو امتدادٍ ؼٌرِ ضروريٍّ له. ولم تُشاهَد فً التارٌخ 

عكِسُ واقعاً مهماً جداً.  ٌَ أٌةُ طبقةٍ ذاتٍ فاعلةٍ أطاحَت أسٌادَها. وهذا الوضع 

حوقةً ومستؽَلة، فالانطلبقاتُ الطبقٌة بمثابةِ ؼصنٍ على فحتى لو كانت مس

شجرةِ المجتمع أو ضمن جذعه العام. فمهما اهتزَّ الؽصن أو انقطع، فمن 

كُون تؤثٌرُه محدوداً. ولهذا السبب بالذات،  ٌَ المحال أن ٌإثِر فً الجذع، أو 

فتسمٌاتُ المجتمع على شاكلةِ: مجتمع العبٌد، الأسٌاد، الأقنان، 

رستقراطٌة، العُمال، البورجوازٌة؛ إنما هً منفتحةٌ على مصارٌعها أمام الأ

إنتاجِ علمِ اصطلبحاتٍ خاطا. وعلم الاجتماع مرؼَم على تطوٌرِ تسمٌاتٍ 

وتعارٌؾ جدٌدة فً هذا المضمار. فمثلما ٌستحٌل علٌنا تعرٌؾ الشجرة 

ن أحشابه. بؽصنها، فمن المحال تسمٌة المجتمع أٌضاً بالطبقات المنبثقة م

فضلبً عن ذلك، بل والأهم منه هو قناعتً بؤن المواقؾ التً تتناول الطبقات 

من قبٌل العبٌد والأقنان والعمال والبورجوازٌة الصؽٌرة على أنها ذاتٌ 

فاعلة، وتمدحها، وتُضفً علٌها دوراً ثورٌاً هاماً، لا تُثمِر عن نتٌجةٍ مفٌدة، 

تراكٌة المشٌدة والفوضوٌة بالدرجة الأولى. مثلما لوحِظَ كثٌراً فً تارٌخ الاش



8ٖ 
 

كما أنً على قناعة بؤن السبب الكامن وراء ذلك هو الخطؤ المرتَكَب فً خلعِ 

قٌمةٍ كذاتٍ فاعلة على تلك الطبقات، وإضفاء الدور الثوري علٌها. أما 

الموقؾ الصحٌح، فهو مناهَضةُ كل أنواع التحولات الطبقٌة. ربما لعبت 

أو الأقنان أو العمال دوراً ذاتٌاً فاعلبً وثورٌاً إٌجابٌاً فً بداٌات طبقةُ العبٌد 

المرحلة الانتقالٌة، أي أثناء سٌادة شبه المجتمع )شبه القروٌٌن وصؽار 

 –هً أٌضاً  –الكَسَبة بالأؼلب(. بل وقد لعبت هذا الدور فعلبً. لكنها 

بَرِ حجمها أصٌُِبَت بالتهشش والرعونة تَصاعدٌاً بالتوازي مع مدى كِ 

 ورسوخِها، وتساوَمت مع الطبقات العلٌا، وفَقَدَت وظٌفتَها.

الأهم من ذلك أن وجهة النظر العالمٌة المنادٌة بالحرٌة والمساواة 

ٌٌَّن،  ٌّةٍ إلى كِلب التحولٌَن الطبق والدٌمقراطٌة، ٌستحٌل علٌها النظرَ بعٌنٍ إٌجاب

وٌةٍ وسٌاسٌةٍ علٌهما؛ فٌما عدا أو اعتبارَهما ذاتاً فاعلة، أو خلعَ قٌمةٍ معن

ٌُن الذي ذَكَرتُه آنفاً. بل هو مضطرٌّ للكفاح تجاه التحول  نطاقِ معنى التبا

الطبقً من كِلب الجانبٌَن، بتقٌٌمه إٌاه على أنه شذوذ عن طبٌعة المجتمع، بل 

مٍ اجتماعٌة شرعٌة ٌَ  وتضادٌّ مع المجتمع. ذلك أن تَحَقُّقَها لا ٌقتضً تقٌٌمَها كقِ

وحقٌقٌة. فكٌفما أننا لا نَعتَبِرُ العناصر المتورمة فً جسدٍ ما جزءاً طبٌعٌاً 

من ذاك الجسد، فبالإمكان عرض تفسٌرٍ مشابهٍ بشؤن الظواهر الاجتماعٌة 

التً أمامنا. علبوةً على أن كل الطبقات المسحوقة والمستؽَلة إنما تحققت 

ما المهٌمنة. من هنا، فالعبوٌة بإرؼامِ السلطة والدولة، وبوساطة أٌدٌولوجٌاته

سَعُنا سوى تندٌدها  ٌَ والقِنانة والعُمالٌة المتحققة فً ظل هذه الظروؾ، لا 

وشجبها. ذلك أن القول "فلٌحٌا العامِل والقِن والعبد المجٌد!" سوؾ ٌعنً 

الثناءَ والمصادقة على قوى السلطة المهٌمنة. إن هكذا تفاسٌر طبقٌة هً 

ن وراء فشل العدٌد من المدارس، بما فٌها ماركس السبب الأولً الكام

كُون للطبقات العلٌا معناها إلى حدٍّ ما. أما التماٌزات الطبقٌة  ٌَ وأتباعه. قد 

المتخبطة فً العَرَقِ والدم، فالموقؾ الأصح بشؤنها هو الكفاح الدابم فً 



8ٗ 
 

نَ  ت حصٌلة سبٌل تندٌدها وإدانتها وعدم مدحها بل وتخطٌها، نظراً لأنها تَكَوَّ

الإرؼام والعنؾ والإقناع الأٌدٌولوجً. فإضفاءُ دورِ الذات الفاعلة على 

كُون ذاتاً فاعلة، وتحمٌل الدور الثوري على من هو قاصرٌ  ٌَ العاجزِ عن أن 

عن إنجاز ثورة؛ لا ٌمكنه الخلبص من الهزٌمة النكراء، مثلما شوهِدَت أمثلة 

. وسبب الهزٌمة هو عدم الفهم ذلك بكثرة فً تارٌخ هكذا كفاحات اجتماعٌة

الصحٌح للقضٌة، وإضفاء الدور الخاطا على التحول الطبقً. بالتالً، 

فالكفاحات الاجتماعٌة القابمة فً العصر الحدٌث، أي القرن الحادي 

ٌُكتَبَ لها النجاح، إلا تَناسُباً مع مدى تَراجُعِها عن  والعشرٌن، لا ٌمكن أنْ 

 هذه الأخطاء الجذرٌة.

ةِ القضٌة، قولٌ صحٌح.  القول بكونِ الطبقة البورجوازٌة أثَقَلتَ من حِدَّ

كما من الصحٌح القول أنها أَطرَأتَ التحول السلطوي على مصالحها الطبقٌة 

وصولاً إلى أدقِّ مسامات المجتمع )التحول السلطوي حربٌ معلنَة ضد 

ٌات تطورها. المجتمع(، وجَعَلَته رسمٌاً مع الدولة، وأنها تَحٌا أرقى مستو

ٌَّرَت العدٌد من شرابح المجتمع أداةً بٌدها  ٌُلبحَظ بنسبةٍ مرتفعة أنها صَ هذا و

تحت اسم "شَراكةِ رأس المال"، وعلى رأسها تنازُلٌة العامل. بل بالمستطاع 

القول أنها تكاد تَبتَلِع المجتمع أٌضاً. لكن، وإضافةً إلى ذلك، من الأصح أكثر 

إلى أنها الطبقة الأكثر إشكالٌة على الإطلبق، وأنها  قول الحقٌقة التً تشٌر

الطبقة التً أَقَحَمَت المجتمعَ أٌضاً فً حالةٍ إشكالٌةٍ هً الأكثر على 

 الإطلبق.

بالرؼم من صحةِ القول بؤن البٌروقراطٌةَ هً آلةُ التطبٌق المإسساتً 

 –سهولة وبكل  –للطبقات الحاكمة على مر التارٌخ، إلا أنه بالمقدور القول 

ي ملبمحِ  أنها اكتَسَبَت أبعاداً أكبر وكؤنها تإدي دور الطبقة المستقلة مع تَبَدِّ

الدولة القومٌة أثناء التوجه نحو القرنٌَن الأخٌرٌَن من راهننا، وأن شؤنَها 



8٘ 
 

ازداد فً السلطة والدولة، لِتؽدوَ الدولةَ بِحَدِّ ذاتها. كما من العسٌر تفنٌد 

باتت قوةً طاؼٌةً تَزُجُّ بالمجتمع فً القفص الحدٌدي، وأنها الواقع القابل بؤنها 

دُ دورَها هذا بإحكامِ قبضتِها على جمٌع المٌادٌن الاجتماعٌة )التعلٌم،  تُوَطِّ

الصحة، القضاء، المواصلبت، الأخلبق، السٌاسة، البٌبة، العلم، الدٌن، الفن، 

مجتمعنا الراهن  والاقتصاد(. لم تَستَعِر بٌروقراطٌةُ الدولة وحسب فً

ٌَحذو حذوَها فً تضخٌم  )الحداثة الرأسمالٌة(، بل كاد عالمَ الاحتكار بؤكمله 

بٌروقراطٌاته كالتٌهور بذرٌعة "لِنَتَعَدَّ كونَنا شركةً عابلٌة، ولنصبحْ شركاتٍ 

مِ البٌروقراطٌةِ المفرط  مُدارةً على ٌدِ المتمرسٌن المحتَرِفٌن". ولِتَضَخُّ

عِ الجدٌد لتلك الشركات. وبالمستطاع تسمٌة ذلك بضربٍ من صلبتُه مع الواق

لاتُ الشركات العالمٌة  ل" الشركات. وبالفعل، تُبدِي تَدَوَّ ضروب "تَدَوُّ

رها كنزعةٍ طاؼٌةٍ فً الظروؾ التً تصبح فٌها الدولة القومٌة  والمحلٌة تَطَوُّ

دخُلُ إنشاء الدولة الجدٌدةِ جدولَ الأعمال. ٌَ  ؼٌر كافٌة، و

ٌٌَّن هً قضاٌا معاصرة، ق وقٌَن الحِصار ضاٌا المجتمع النابعةُ من كِلب الطَّ

وكؤنها "لحظةُ الآن" للتارٌخ برمته. بل وبالإمكان التقدم أبعدَ من ذلك بالقول 

أن هذا الثنابً ٌحتوي الطبٌعةَ الاجتماعٌةَ )المجتمعَ التقلٌدي( بٌن ذراعٌَه 

نتٌجةُ المُستَخلَصَةُ من ذلك هو أنه تُعاشُ كالأخطبوط، خانقاً وصاهِراً إٌاها. ال

مرحلةٌ فوضوٌةٌ هً الأكثر تؤزماً، وأن الحرٌة والمساواة والدٌمقراطٌة 

ًٍّ على الحضارةِ الدٌمقراطٌة، وهذا  الاجتماعٌة ؼٌر ممكنة إلا بنظامٍ مبن

م سلٌماً.  بدوره ما ٌقتضً ضرورةَ النضال فً سبٌل إنشابه بالعلم المُقَوَّ

 قضيت التعلين والصحت في الوجتوع -01

ولو تَبَدى هذا وكؤنه موضوعٌ زابدٌ عن اللزوم، إلا أنه من المهم بمكان 

استٌعاب القضاٌا الناجمة عن اندراجِ التعلٌم والصحة داخل احتكار السلطة 

والدولة، تماماً مثلما حَلَّ بالعلم. فكٌفما أن العلم المتدول ٌصبح الأداة الأكثر 



8ٙ 
 

اً على الإطلبق للهٌمنة الأٌدٌولوجٌة، فالتعلٌم والصحة المتكاملبن مع تؤثٌر

ٌَعكِسان الطابع نفسه أٌضاً.  السلطة 

بالإمكان تعرٌؾ التعلٌم بجهودِ تَقَبُّلِ أعضاءِ المجتمع، وخاصة شبٌبته، 

لخبراتِ مجتمعهم النظرٌة والعملٌة على شكلِ معارؾ. فمُجتَمعٌةُ الأطفال 

ٌَّرُ بكفاء ةِ المجتمع فً التعلٌم. أي أن تعلٌم الأطفال من أهم وظابؾ تُسَ

المجتمع، ولٌس السلطة والدولة. ذلك أن الأطفال والشباب ٌنتمون إلٌه. 

فتنشبةُ أطفاله وشبٌبته بموجبِ تقالٌده هو ووفق خصابص الطبٌعة 

الاجتماعٌة بوصفِها حقاً له وواجباً علٌه، وكذلك العودة بهم إلٌه هو؛ إنما 

عتَبَر موضوعاً حٌاتٌاً ومصٌرٌاً، بل هو قضٌةُ استمراره بوجوده. لذا، لا ٌُ 

ه فً  ٌستطٌع أي مجتمع مشاطَرَةَ أو تسلٌمَ قوةٍ أخرى حقَّه فً الوجود ومهامَّ

تعلٌم شبابه لهذا الؽرض. لا ٌمكنه تسلٌم حقوقه ومهامه تلك، حتى لو كانت 

سلطة. وفً حال العكس، القوة المذكورةُ هً الدولة أو مختلؾ أجهزة ال

فسوؾ ٌتم اعتباره مستسلماً لاحتكارات الهٌمنة. تنبع قدسٌة حق التعلٌم من 

الوجود. ما من قوةٍ قرٌبةٍ من الأطفال والشباب، أو ترى داعٌاً لأن تَكون 

قرٌبةً منهم، بقدر ما هو علٌه المجتمع، وفً مقدمته الأم والأب. إحدى أعتى 

جتمع على مر التارٌخ، هً نزعتها فً تجرٌد عداوات المدنٌات تجاه الم

المجتمع من أطفاله وشبابه. وهً تُحَقِّق مٌولها هذه بطرٌقتٌَن: إما تَستَعبدُهم 

بعد القضاء على كِبارهم، أو تؤخذهم للبستفادة منهم فً طابق السلطة بذرٌعةِ 

 تعلٌمهم.

شباب من أهم أهداؾ الحروب تشكٌل بُإَرِ صهرِ الأطفال والشابات وال

لهُا فعلبً.  فً بوتقتها من خلبل هذٌَن الطرٌقٌَن بوصفهم مُلكاً. وهً تُشَكِّ

ومثلما أن أرضٌةَ البٌروقراطٌة البدابٌة قد رُصِفَت على هذا النحو، فإن 

تارٌخ المدنٌة أٌضاً من أحد جوانبه هو عبارة عن النزوع إلى تهشٌش 



87 
 

اطٌة من جهةٍ أخرى عبرَ المجتمع من جهة، وتكوٌنِ قوةِ الأجهزةِ البٌروقر

هذا الأسلوب. إنه تشكٌل مجتمعٍ تجاه المجتمع: أي تكوٌن مجتمع السلطة 

والدولة مقابل المجتمع الطبٌعً. وضمن هذا التكوٌن ٌتم تعلٌم لؽةٍ وثقافةٍ 

وتارٌخٍ مؽاٌرٍ كلٌاً للؤطفال والشبٌبة المتجردٌن من مجتمعهم الذاتً. فالهدؾ 

الذات، بحٌث ٌؽدو عٌشهم بلب سلطة مستحٌلبً.  الربٌسً هو الاؼتراب عن

وٌتم إكسابهم الهوٌة الأكثر دولتٌة على الصعٌدٌن الأٌدٌولوجً والمادي. 

وتصبح الدولة والسلطة سبٌلَ الوجود الوحٌد الممكن بالنسبة لهم. هكذا 

ٌَصٌِرُون متنافرٌن مع  عتَبِرون أنفسَهم بؤنهم السلطة والدولة من جانب، و ٌَ

الطبٌعً من الجانب الآخر. أحٌاناً ٌتم النظر بعٌن المِثْلِ بٌن مجتمع  المجتمع

ٌِّدَ تارٌخ المدنٌة  الدولة والطبٌعة الاجتماعٌة. هذا خطؤ وتناقض. وقد شُ

تؤسٌساً على هذا التناقض. وهذه الوقابع التارٌخٌة تتخفى وراء استٌلبء 

مة التعلٌم حٌال السلطات على حقل التعلٌم. وإلا، فهً لا تَكتَرِثُ بمه

ٌُعَلِّمُ رَبُّ عَمَلٍ عمالَه، فالسلطة أٌضاً تُعَلِّمُ مؤمورٌها  المجتمع. فبقدرِ ما 

بالمنطق نفسه على أنهم عُمالهُا العبٌد. وحتى لو كان اسمُها البٌروقراطٌة، 

 إلا أن أعضاءها ٌتم تنشبتهم كعبٌد، بدءاً من أدنى المستوٌات إلى أعلبها.

ات الدولة القومٌة، التً تَنسج احتكاراتها أولاً حول ونخص بالذكر سلط

الأطفال والشباب عن طرٌق التعلٌم. فالأشخاص المعجونون بذهنٌتها 

عُودوا منتمٌن إلى عوابلهم القدٌمة،  ٌَ التارٌخٌة والفنٌة والدٌنٌة والفلسفٌة لَم 

بل باتوا أطفالاً من صُلبِ أصحاب السلطة، ومُلكاً لهم. هكذا تمؤسس 

سُ الا ؼتراب الكبٌر. والبورجوازٌة من حٌث التعلٌم هً الطبقة التً تُإَسِّ

الاحتكار الأكثر تركٌزاً وكثافةً على مجتمع الشعب بؤكمله. فلدى جَعلِها 

ًَّ والإعداديَّ إلزامٌاً، ولدى تذكٌرها بشهادة التخرج الجامعً  التعلٌمَ الابتداب

كُون بذلك طَ  ٌَ وقُ الاؼتراب والتبعٌة للراؼبٌن فً الحصول على عمل؛ 

ها فً القفص، قد أصبح ضرورةً لا  المُحاصِر لشبٌبةِ المجتمع، ومرحلةُ زَجِّ



88 
 

مفر منها. بالتالً، فالعنؾ والقوة المادٌة والتعلٌم ٌصبحون الأسلحةَ الفتاكةَ 

 فً استعمارِ المجتمع، بحٌث من العسٌر التصدي لها.

ٌُسر دَ الضربة الأكبر  بناءً علٌه، بالإمكان التبٌان بكلِّ  أن المجتمع قد تَكَبَّ

من الحرب التً شَنَّتها تجاهه الدولة والسلطة عبر التعلٌم طٌلة تارٌخ 

المدنٌة. حق المجتمعات فً التعلٌم هو حقها الأعوص تطبٌقاً. ذلك أن تؤمٌن 

المجتمع لوجوده عن طرٌق التعلٌم دخَل أصعب مراحله فً التارٌخ حٌالَ 

ٌِّرُ الهٌمنةُ قوى الدولة القو مٌة والاحتكارات الاقتصادٌة العملبقة. تُسَ

الأٌدٌولوجٌةُ حملةً من الاستعمار الثقافً مجدداً وبنجاحٍ أكبر على المجتمع 

برمته، تماشٌاً مع ثورة الاتصالات الأخٌرة، وعن طرٌق حربها الإعلبمٌة 

ٌُماثِل جانبه العسكري والا قتصادي، بل )بسبب تَسٌٌرها لهذا الاستعمار بما 

ةً دون الشعور بها(. السبٌل الوحٌد لحرٌة المجتمع  ٌَ وربما بشدةٍ أعلى، وخِف

وخلبصه ٌتجسد فً مقاومته تجاه هذا الؽزو والاستعمار الثقافً، وذلك 

بكفاحه على الصعٌدٌَن الأخلبقً والسٌاسً الجوهري باعتبارهما أداتًَ 

وبالعكس، أي  –تقِد لشبٌبته وجودِه الأولٌتٌَن على الإطلبق. فالمجتمع المف

ٌُفٌدَ بإضاعةِ  –الشبٌبةُ المفتقِدةُ لمجتمعها  ٌذهب فً معناه أبعد من الهزٌمة، لِ

حقه فً الوجود الذاتً، بل وخٌانته. وما ٌتبقى من ذلك هو الفساد والتعفن 

تُه الاجتماعٌة الأساسٌة تتمثل  والتبعثر والزوال، لا ؼٌر. مقابل ذلك، فمَهَمَّ

ٌرِ مإسساته التعلٌمٌة بوصفها الأدوات الأولٌة للوجود. ومن حٌث فً تطو

تُه هً فصلُ تفسٌراتِه العلمٌة والفلسفٌة والفنٌة والدٌنٌة عن  المضمون، فمَهَمَّ

بُنٌة العلم السلطوي، والنجاح فً ثورةِ المعنى. وفً حال العكس، من 

 اعً.المحال توظٌؾ الأنسجة الأخلبقٌة والسٌاسٌة للوجود الاجتم

هكذا، وكٌفما أن قضٌةَ التعلٌم من حٌث المضمون تَجعَل من مإسساتِ 

)أنسجة( المجتمع الأخلبقٌة والسٌاسٌة ضرورةً اضطرارٌة، فالوظٌفةُ 



89 
 

الأساسٌة للؤخلبق والسٌاسة أٌضاً هً تحقٌق التعلٌم الاجتماعً. ذلك أن 

تطوٌره  المجتمع ؼٌر القادر على تعلٌم وتدرٌبِ نفسه، ستَزُول إمكانٌةُ 

لمإسسته الأخلبقٌة والسٌاسٌة الذاتٌة أو فرصتُه فً الحفاظ علٌها متماسكةً 

منٌعة، مثلما لن ٌتخلص وجودُه من التخبط المستمر تحت المهالك، ومواجهة 

 الفساد والتشتت، لا محال.

قضٌة الصحة فً المجتمع أٌضاً موضوعٌ جد حساس، وتتحلى بؤهمٌةٍ 

المجتمع العاجز عن صَونِ صحته وسلبمته من خلبل تماثل ما للتعلٌم منها. ف

دة بالخطر، أو أنها  إمكانٌاته الذاتٌة، فإما أنّ أساسَه ووجودَه وحرٌتَه مُهَدَّ

 منتهٌةٌ كلٌاً.

التبعٌة الصحٌة مإشر على التبعٌة العامة. والمجتمع الذي حَلَّ قضاٌاه 

الصحٌة جسدٌاً وروحٌاً، ٌعنً أنه مُمسِكٌ بزمامِ التحرر. والأمراض 

المتفشٌةُ فً المجتمعات المستعمَرة على علبقةٍ وثٌقةٍ بالنظام الاستعماري 

متمرسٌن الذي تحٌاه. ٌنبؽً النظر إلى تكوٌنِ المإسسات الصحٌة وال

الصحٌٌن على أنه من أولى حقوق ومهام المجتمع. أما انتزاعُ السلطةِ 

والدولةِ لهذه المهمة من ٌده، وجعلها حِكراً علٌها؛ فٌعنً الضربة القاضٌة 

على سلبمةِ المجتمع وعافٌته. من هنا، فنضاله فً سبٌل حق الصحة، إنما 

 ٌعنً حساسٌته بشؤن احترام ذاته وحرٌته.

لحداثةُ الرأسمالٌة إلى إضفاءِ طابع الدولة القومٌة على التعلٌم تَنظُرُ ا

والصحة من الأمور الحٌاتٌة. ذلك أنه من العسٌر جداً الاستمرار فً الهٌمنة 

والاستؽلبل العام على المجتمع، دون السٌطرةِ على كِلب الحقلٌَن اللذٌَن ٌتعلق 

رُ المجتمع الوجودي والصحً والتنوٌر ي، ودون إنشاء إنشاء علٌهما تَطَوُّ

الحاكمٌة الاحتكارٌة علٌه. إن بسطَ النفوذِ على مٌدانًَ التعلٌم والصحة ٌتسم 



9ٓ 
 

بؤهمٌة فابقةٍ وخارقة بالنسبة للبحتكارات، إدراكاً منها لاستحالةِ تَمَلُّكِ 

 المجتمع بالعنؾ العسكرتاري المحض لوحده.

تَكمنان وراء جمٌع مرةً أخرى نلبحِظ أن الدولة والسلطة الاحتكارٌتٌَن 

 –القضاٌا الوجودٌة للمجتمع. إذ من ؼٌر الممكن فً الاستمرار برأس المال 

الربح، دون وجود احتكار السلطة ذاك. من هنا، ومقابل ذلك، من المحال 

بلوغَ حلٍّ جذريٍّ لأيِّ قضٌةٍ فً المجتمع، دون الكفاحِ الممنهج للحضارةِ 

 الدٌمقراطٌة.

 القضيت العسكزتاريت في الوجتوع -00

رةِ بالنحو الأكثر  ٌمكن تعرٌؾ العسكرتارٌة بالنزعة الاحتكارٌة المُطَوَّ

عداءً للمجتمع. وبالمقدور الافتراض أنها تطورت حصٌلة مٌول "الرجل 

القوي الماكر" وعقله التحلٌلً المتؤتً من تقالٌد الصٌد، ومساعٌه لتؤسٌس 

القمع والاستؽلبل على الطبٌعة الاجتماعٌة. وأكثر أولِ سلطةٍ بهدؾ بسطِ 

عمَلُ على بسطِ نفوذه أساساً على المجموعتٌَن  ٌَ مَن تكفٌه قدرتُه على ذلك، 

ٌَجهَد  الأساسٌتٌَن: على مجموعةِ الصٌد التً بجانبه، وعلى المرأة التً 

ب لحَِبسِها فً المنزل. وبالمستطاع الملبحَظة أن العناصر الشامانٌة )الراه

ر( والجٌرونتوقراطٌة )مجموعة الشٌوخ( تُشارِك فً المرحلة، كً  المُصَؽَّ

سَ على الفور أول سلطةٍ هرمٌةٍ فً العدٌد من المجتمعات وبشتى  تإسِّ

الأشكال. نُشاهِد أنه مع العبور نحو تارٌخ المدنٌة، ٌقوم الرجل الماكر القوي 

لعسكري للدولة )أول وحاشٌته بمؤسسةِ ذاته كسلطةٍ رسمٌة بوصفه الجناح ا

احتكارٍ مُسَلَّطٍ على الاقتصاد استناداً إلى السطوِ على فابض الإنتاج(. 

الملوك  –وسلبلاتُ أور الأولى والثانٌة والثالثة البارزة بعد عهد الرهبان 

مباشرةً فً المجتمع السومري؛ إنما تَعكِسُ تَحَقُّقَ ذلك. وٌمكن الحدٌث عن 

ن المجتمعات. وحتى فً ملحمة كلكامش، بالإمكان وقابع مشابهة فً العدٌد م



9ٔ 
 

متابعة كٌفٌة انتزاع المُلوكٌة من تقالٌد الإلهة إٌنانا )التقالٌد الرهبانٌة للئلهة 

الأنثى(، وكٌفٌة حبسِ الراهبة فً المنازل )العامة منها والخاصة( بعد 

 تهشٌش قوتها خطوةً خطوة، وبكل علبنٌة.

ى أنه القابد العسكري الأول فً التارٌخ، إذا ما رَمَزنا إلى كلكامش عل

نِ التقالٌد العسكرٌة )العسكرتارٌة( بنحوٍ أفضل.  فسوؾ نستطٌع تحلٌل تَكَوُّ

انحصرت أعمالهم فً السفر بؽرض اقتناصِ البشر العبٌد اللبزمٌن لأجل 

المدٌنة )فً ملحمة كلكامش، بمساعدةِ العمٌل "أنكٌدو" شمالً عراق الٌوم(، 

وها بالبربرٌة واصطٌاد الق الوحشٌة )هومبابا(. ٌتضح بجلبءٍ  –بابل التً سَمَّ

ساطع أن جبروتَ المدٌنة ٌقبع تحت المصدر الأصل للبربرٌة والوحشٌة. 

حٌث تم تطوٌر كلمة "البربري" فً تقالٌد الثقافة الإؼرٌقٌة كتحرٌؾٍ ابتَدَعَته 

ولوجً. واضحٌ المدٌنة، وكدعاٌةِ زٌؾٍ ورٌاء، بهدؾِ تؤسٌس التفوق الأٌدٌ

أنّ القبابلَ الرٌفٌةَ الأضعؾَ والأقلَّ تنظٌماً نسبةً لتنظٌم المدٌنة، من المستحٌل 

أن تَكُونَ بربرٌةً بالمعنى المذكور. فمصطلح البربرٌة ٌتصدر لابحة أشنع 

ةُ الثانٌة لطاؼً المدٌنة هً  أنواع الرٌاء والتحرٌؾ فً تارٌخ المدنٌة. المَهَمَّ

جؤ بالأؼلب إلى أسلوب بناء القِلبعِ ونَصبِ الأسوار، "الأمن". ولهذا ل

وتطوٌر الأسلحة الفتاكة والقاتلة على الدوام. وفً سبٌل ذلك استُعبِدَ ملبٌٌن 

البشر، وصاروا أقناناً وعُمالاً، وقتُِل مَن تمرد على هذه الأوضاع، وعُكِسَت 

ٌُمَثِّلُ  الموقؾَ الواقعً كل هذه العملٌات على أنها التارٌخ. إن تبٌان ذلك 

 والحقٌقً المحال تفنٌده أو دحضه.

م  ٌَ صُ الجناحُ العسكري لنفسه الحصةَ الكبرى من اختلبسِ القِ ٌُخَصِّ

الاقتصادٌة بالتناسب طردٌاً مع مدى قوته. والؽزوات القابمة فً التارٌخ 

حُ هذه الحقٌقة بكلِّ جلبء. هذا ومن الساطع  بهدؾ كَسبِ الؽنابم، إنما تُوَضِّ

ٌَكمن فً أساس الدولة، وأن الؽزو والاستٌلبء س طوع النهار أٌضاً أن المُلكَ 



9ٕ 
 

ٌُعلنِه على أنه  ٌَرى ذلك، بل و ٌكمن فً أساس المُلك. فالؽازي هو المالِك. و

حقُّه الطبٌعً الذي لا ؼنى عنه فً عملٌته. وما الدولة سوى إجمالً ما 

بم )الأملبك المنقولة(، ؼَزَته واستَولتَ علٌه قوات السلطة من أملبك وؼنا

وفً مقدمتها الأرض. فمثلبً المبدأ القابل "كل أملبك العثمانٌٌن للباشا" لا 

ٌعنً شٌباً سوى استمرار تلك التقالٌد الأولى والربٌسٌة المُعَبِّرة عن علبقة 

سَت التقالٌد، واستمرت فً إنشاء كلِّ  الدولة مع الؽزوات العسكرٌة. هكذا أسُِّ

نَتِها. ولهذا السبب، فالشرٌحة العسكرٌة تَضَع هذه التقالٌدَ دولة مع قَونَ 

ؾُ ذاتَها على أنها الصاحبُ  التارٌخٌةَ نُصبَ عٌنٌها، عندما ترى نفسَها وتُعَرِّ

الأساسً للدولة وبالتالً المُلك. وكونُه الجناح الاحتكاري الأعتى والأقوى، 

ل، فالقوة البشرٌة إنما هو من ضروراتِ طبٌعةِ السلطة والدولة. وبالأص

ٌُسر. وعلى  دٌَه قادرةٌ على تؤمٌن ذلك له بكل  ٌَ والسلبح الذي فً قبضةِ 

ضوءِ هذه الحقابق الأولٌة، ٌمكن الإدراك بشكلٍ أفضل دوافعَ مساعً 

البٌروقراطٌة المدنٌة التً تُقدِم علٌها فً سبٌل مضاعفةِ حصتها )احتكارها(، 

عسكرٌة بٌن الفٌنة والأخرى. لا رٌب أن وانتهاء تلك المساعً بالانقلببات ال

دور الاحتكار الأٌدٌولوجً والبٌروقراطً المسمى بالطبقة "العِلمٌة" 

داً بقدر  و"القَلَمٌة" لا ؼنى عنه فً تؤسٌس السلطة والدولة. إلا أنه لٌس مُحَدِّ

دورِ الشرٌحة العسكرٌة. والبحوث الأكثر سطحٌة فً التارٌخِ وفً حاضرِنا 

 السلطة والدولة، إنما تإٌد صحة هذه الحقابق. بشؤن أجهزة

أولى النقاط الأصلٌة الهامة بالنسبة لموضوعنا تتجسد فً أن الجناحَ 

ٌُذكَر على الصعٌد  العسكري هو الاحتكار الأكثر رقٌاً وتعٌٌناً. ومثلما 

الأٌدٌولوجً، فالجٌش العسكري لا ٌهدؾ إلى المجد والشرؾ والبطولة )هذه 

وجٌة ٌتم تطوٌرها بؽرض حجبِ وتحرٌؾِ أهمٌةِ جوهرِ دعاٌات أٌدٌول

الأمر(، بل هو موجود كعنصرٍ لا استؽناء عنه من عناصر احتكار السلطة. 

إنه اقتصادي فً جوهره. أي أن الجٌش هو الاحتكار المرتكز إلى الاقتصاد، 



9ٖ 
 

والمتربع فوق الاقتصاد وبعٌداً عنه، ولكنه الأكثر ضماناً لوارداته منه 

(، والذي ٌصعب التصدي له، بل وتُضطر باقً الشرابح الاحتكارٌة )معاشه

إلى المساومة والمشاطرة معه. إنه احتكارٌ وتقالٌد مإسساتٌة جذرٌة كهذه 

على مر دعامةِ وتطورِ سٌاقه التارٌخً. وهو فً مضمونه ٌفٌد باحتكار 

لكنها الطبقة )البٌروقراطٌة( الأكثر اهتماماً بالتطور الاقتصادي عن كثب، و

تشعر بضرورةِ البقاءِ على أبعدِ مسافةٍ منه. وهو بجانبه هذا ٌقؾ على 

مسافةٍ وكؤنه الأبعد عن المجتمع. أو بالأحرى، هو الشرٌحة الاحتكارٌة التً 

تُجَهِّزُ نفسها وتُعَبِّبُها بالأسلحة الاقتصادٌة والعسكرٌة الأفضل على الإطلبق. 

لاحتكارٌة الاقتصادٌة، ولا احتكارٌة من هنا، لا ٌمكننا استٌعاب النزعة ا

الدولة أو السلطة بنحوٍ تام، ما لم نَقُم بالتحلٌل العسكري السلٌم. فثلبثتُها كلٌّ 

مِ المجتمع. ومقابل ذلك  ٌَ متكامل ٌقتات من المضمون عٌنه، أي من فوابض قِ

مون شإونَ أمنِ المجتمع وتعلٌمه وصحته وعطابه. هكذا  ٌُنَظِّ ٌُعلنِون أنهم 

عرضُ الدولتٌة، أي الدولة الأٌدٌولوجٌة نفسَها. إلا أن الحقٌقة مؽاٌرة، وهً تَ 

 كما طرحناها للمٌدان.

ومن ضروراتِ طبٌعةِ الأمر أن تَكون العسكرتارٌةُ )الملٌتارٌة( 

المإسسةَ التً تبسط نفوذها على المجتمع وتُقفِل علٌه داخل القفص أكثر من 

م الأكثر صرامةً لرأس المال والسلطة. ؼٌرها، نظراً لأنها الجناح المُنَ  ظَّ

وبالرؼم من أن العسكرتارٌة هً القوة المتؽلؽلة فً المجتمع، والمسٌطرة 

علٌه، والمتحكمة به طٌلة سٌاق التارٌخ والدول بؤكمله؛ إلا أنها بلؽت قمتها 

العلٌا على الإطلبق داخل احتكار الدولة القومٌة فً عصر الطبقة الوسطى 

ٌة(. فانتقالُ السلبحِ الوحٌد للبحتكار إلى ٌد جٌشِ الدولة، بعدَ )البورجواز

ٌَظهَر  تجرٌدِ المجتمع برمته من السلبح رسمٌاً باسم الجٌش الرسمً، إنما 

د المجتمع من سلبحه فً  ٌُجَرَّ أمامنا كخاصٌةٍ بارزةٍ فً الدولة القومٌة. لم 

بورجوازٌة. وسببُ هذه أيٍّ من مراحل التارٌخ، بقدرِ ما حَقَّقَته الطبقة ال



9ٗ 
 

الحقٌقةِ الهامة للؽاٌة ٌتمثل فً تكاثُؾِ استؽلبلِها للؽٌر، وتنامً المقاومات 

ٌُعزَل من  العظمى إزاء ذلك. إذ من المحال حكم المجتمع وإدارته، ما لمَ 

ٌُخضَع لِتَسَلُّلِ السلطةِ إلى كافةِ مساماته  أسلحته بشكلٍ شامل ودابم، وما لمَ 

تِها علٌها. وكؤنه لا ٌمكن التؽلب على المجتمع أو التحكم به، الداخلٌة وسٌطر

دون حبسه فً "القفص الحدٌدي" للحداثة. فضلبً عن استحالةِ حُكمِ المجتمع، 

دون حبسه ومحاصرته على ٌد الجٌش الإعلبمً فً عصر الاحتكار المالً 

شرةً على العالمً. كما أن أبعادَ الاحتكارات الاستؽلبلٌة تَعكِسُ نفسَها مبا

البٌروقراطٌة.  –الأٌدٌولوجٌة والعسكرٌة  –تكوٌن الاحتكارات الإعلبمٌة 

وهً مشروطةٌ ببعضها البعض ضمن أواصر لا تنقطع بتاتاً. أما رأس المال 

الصناعً المُسَلَّح، والمستند إلى العسكرتارٌة العملبقة، والمُسَلَّط فوق وداخل 

عظمى الأخٌرة، وللهٌمنة الخارقة المجتمع، والتابع للمدنٌة المركزٌة ال

والهٌمنات الإقلٌمٌة الأخرى، ولكل عملببها المحلٌٌن المتواطبٌن معها؛ 

فتتؤتى أولوٌتُه المتقدمة على الاحتكارات الأخرى من مضمون أوضاعها 

التارٌخٌة والمعاصرة تلك. وتَطابُقُ العسكرتارٌة مع فاشٌةِ الاحتكار 

جِدُ  ٌَ  معناه فً واقع ذاك المضمون. الرأسمالً أٌضاً، إنما 

مما لا جدال علٌه أن المجتمعات دافعت عن نفسها بكثافة تجاه التطور 

العسكرتاري للمدنٌة، وبمختلؾ الأشكال على مرِّ سٌاقِ المجتمع الطبٌعً 

ن بؤجمعه. والتقالٌد المسماة بالدفاع الذاتً قد تمؤسَسَت على  والتارٌخ المُدَوَّ

والتصدي، الانتفاضة والتمرد، حرب الأنصار، شكلِ جٌوشِ المقاومة 

وجٌوشِ الدفاع الشعبً؛ وخاضت حروبَ الدفاع العظمى. لا ٌمكننا بتاتاً 

النظرَ بعٌنِ المساواة بٌن حروب الدفاع وحروب الاحتكار العسكرتاري. إذ 

ثمة فارق الماهٌة والمضمون بٌنهما. فإحداهما ذات طابع مناهِضٍ للمجتمع 

فسِد، ومُبٌد(، والأخرى ذات طابع مجتمعً )صابنٌ للمجتمع، )استعماري، مُ 

رٌ لكفاءاته الأخلبقٌة والسٌاسٌة(. وما الحضارة الدٌمقراطٌة سوى  ومُحرِّ



9٘ 
 

الحفاظ على المجتمع والدفاع عنه على أساس منهجٌة الدفاع الذاتً ضد 

 العسكرتارٌة التابعة للمدنٌة المركزٌة.

 السلام والديوقزاطيت في الوجتوع قضيت – 07

عَمِلتَ البنود الإحدى عشرة السابقة على تعرٌؾ ماهٌةِ القضاٌا التً 

اختَنَقَت فٌها الطبٌعةُ الاجتماعٌة، وذلك على شكلِ تعارٌؾ تمهٌدٌة جد 

ٌِّمان لا ٌمكن أن ٌتحلٌا بالمعنى، إلا  مختزلة. والبرادٌؽما وعلم الاجتماع القَ

بالتحلٌلبت وصٌاؼة الأجوبة بالتؤسٌس على هذه التعارٌؾ. فً حال قٌامهما 

ٌِّزهما عن علوم البلبؼة اللٌبرالٌة  ٌُم بقَ أيُّ فارقٍ  ٌَ وفً حال العكس، فلب 

والتقلٌدٌة )التً تحجب الحاكمٌة على فنون الكلبم(. والنتٌجةُ المشترَكة التً 

والاستؽلبلٌة،  توصلتُ إلٌها هً أنّ سٌطرةَ واستعمارَ الاحتكارات القمعٌة

د فً سبٌل استؽلبل الطبٌعة الاجتماعٌة )وجود المجتمع(،  وتؤثٌرَها المُوَحَّ

وبالأخص استؽلبل الإمكانٌات الاقتصادٌة المُنتِجة لفابض القٌمة؛ هً التً 

تَكمُنُ عموماً وراء مصدر القضاٌا الاجتماعٌة. بل إن موضوع الحدٌث هو 

ا وسُباتها. أي أن القضاٌا لا تنبع من الٌقظة الكبرى لها أكثر من كُمونه

ًٍّ آخر )الطبٌعة الثانٌة(.  الطبٌعة )الطبٌعة الأولى(، ولا من أيِّ مإثِّرٍ اجتماع

لا تستطٌع المجتمعاتُ الاستمرارَ بوجودها الذاتً، دون وجودِ الأخلبق 

الاجتماعٌة والسٌاسة، والتً باتت نسٌجاً بِحَدِّ ذاته بوصفِها عوامل الوجود 

لهادفة إلى تسٌٌر الشإون والأعمال المشتركة للمجتمع على الصعٌدٌَن العام ا

والجماعً. من المحال أن تَكون الحال الطبٌعٌة أو الوجود الاعتٌادي 

ر النسٌج الأخلبقً  تَطَوَّ ٌَ للمجتمع خالٌاً من الأخلبق أو السٌاسة. أما إذا لم 

هة أو والسٌاسً الذاتً لمجتمعٍ ما، أو كان فً حالةٍ عا فة مُشَوَّ جزةٍ أو مُحَرَّ

مشلولة؛ فبالمقدور القول حٌنبذٍ أن ذاك المجتمع ٌحٌا تحت وطؤةِ احتلبلِ 

واستعمارِ شتى أنواع الاحتكارات باعتبارها رأس المال والسلطة والدولة. 



9ٙ 
 

لكن الاستمرارَ بالوجود على هذه الشاكلة، إنما ٌعنً الخٌانةَ الذاتٌةَ تجاه 

ة، والاؼترابَ عنه، وٌعنً الوجودَ على شكلِ رعاعٍ قطٌع كٌنونته الوجودٌ

أو أشٌاء أو أمتعة وأملبك فً كنؾِ حاكمٌة الاحتكارات. والمجتمع فً وضعٍ 

كُون قد افتَقَدَ طبٌعتَه الذاتٌة، وخَسِرَ مهاراتِه كمجتمعٍ طبٌعً، أو أنها  ٌَ كهذا 

ضَت للضمور )التقزم(. وهذا ما مفاده أنه قد استُ  عمِر، بل والأنكى من تَعَرَّ

ذلك أنه بات موضوعَ مُلكٍ بكل ما ٌملكه، تاركاً نفسَه متعرضاً للفساد 

والتهشش والزوال. وقد لوحِظَ عددٌ جَمٌّ من المجتمعات التً تتوافق وهذا 

التعرٌؾ، سواءً تارٌخٌاً أو راهناً. والمجتمعات التً تم إفسادها أو القضاء 

 التً لا تزال باقٌةً متماسكة. علٌها أكثر بؤضعاؾٍ مضاعفة من

إذا ما سَقَطَ المجتمع فً حالةٍ من العجز عن تشكٌلِ مإسساته الأخلبقٌة 

والسٌاسٌة اللبزمة للبستمرار بكٌنونته، وعن تفعٌلها وتوظٌفها؛ فهذا ٌعنً 

إقحامَه فً مكبس القمع والاستؽلبل. وهذا الوضع هو "حالة حرب". من 

ٌخ على أنه "حالة الحرب" تجاه المجتمع. عندما هنا، بالإمكان تعرٌؾ التار

تَبَقَّ سوى شًءٌ واحد  ٌَ لا تَقومُ الأخلبق والسٌاسة بوظٌفتها، فهذا ٌعنً أنه لم 

فقط باستطاعة المجتمع القٌام به، ألا وهو الدفاع الذاتً. فحالة الحرب هً 

كتَسِبَ معناه، إ ٌَ لا بالتؤسٌس حالةُ ؼٌاب السلبم. بالتالً، لا ٌمكن للسلبم أن 

على الدفاع الذاتً. والسلبمُ الخاوي من الدفاع الذاتً، تعبٌرٌ عن الاستسلبم 

والعبودٌة، لا ؼٌر. أما الألعوبة المسماةُ بالسلبم الخالً من الدفاع الذاتً، بل 

وحتى الاستقرار الدٌمقراطً والوفاق، والتً تَفرضُها اللٌبرالٌةُ فً راهننا 

فلب تُعَبِّرُ سوى عن حالةِ طمسِ وإخفاءِ حاكمٌةِ  على الشعوب والمجتمعات؛

رَةِ بالقوةِ المُسَلَّحَةِ حتى حلقِها بنحوٍ أحادي الجانب.  ٌَّ الطبقة البورجوازٌة المُسَ

أي أنها لٌست سوى التسٌٌر المُقَنَّع لحالة الحرب. وتعرٌؾُ السلبم على هذه 

ٌَظهر أمامنا كمساعٍ عظمى لهٌمنةِ رأ س المال الأٌدٌولوجٌة. الشاكلة، إنما 

ٌُعَبِّرُ عن ذاته بؤشكالٍ أكثر تنوعاً واختلبفاً تحت اسم  أما فً التارٌخ، ف



97 
 

سة". والأدٌان مشحونةٌ بهكذا مصطلحات. والأدٌان  "المصطلحات المقدَّ

 المصبوؼة بالطابع المدنً هً هكذا على وجه الخصوص.

، إلا فً حال صونِ لا ٌمكن لاستتباب السلبم أن ٌكتَسِبَ معناه الحقٌقً

وضمان طابع الدفاع الذاتً للمجتمعات، أي طابعها الأخلبقً والسٌاسً. 

ونخص بالذكر تعرٌؾَ السلبم الذي ٌتطلب مثٌلَ الجهود الدإوبة العظمى 

لمٌشٌل فوكو، والذي لا ٌمكنه اكتسابه تعبٌراً مجتمعٌاً مقبولاً إلا بهذا 

ٌه، فلن تتولد عن تعبٌرٍ أبعدَ من أنْ المنوال. وأٌةُ إضفاءاتٍ أخرى للمعنى عل

كُون فخاً منصوباً باسم كلِّ الجماعات والشعوب، واستمراراً لحالةِ الحرب  ٌَ

بؤشكالٍ مؽاٌرة مستورة ومخفٌة. كلمةُ السلبم كلمةٌ مُثقَلَةٌ بالمصابد فً كنؾِ 

ظروؾِ الحداثة الرأسمالٌة. بالتالً، فاستخدامُها محفوؾٌ بالمخاطر، ما لَم 

فناه مرةً أخرى، فالسلبم لا ٌعنً زوالَ حالةِ  ؾْ بنحوٍ سلٌم. وإذا ما عَرَّ تُعَرَّ

الحرب كلٌاً، ولا حالةَ استتبابِ الأمن والاستقرار وؼٌابِ الحرب تحت ظلِّ 

قُ طرؾٍ واحد لٌست  قِ طرؾٍ واحد. ثمة أطراؾٌ عدٌدة فً السلبم. وتَفَوُّ تَفَوُّ

كُو ٌَ ن. ثالثاً، ٌنبؽً إسكاتَ صوتِ السلبح موضوعَ حدٌث فٌه، وٌجب ألا 

على أساسِ رؼبةِ المجتمع، وبموجب آلٌته الأخلبقٌة والسٌاسٌة الذاتً 

ٌُعَبِّرَ  المإسساتٌة. هذه الشروط الثلبثة هً أرضٌةُ السلبم المبدبً. ولن 

 السلبم الحقٌقً عن أيِّ معنى، ما لمَ ٌستند إلى هذه الشروط المبدبٌة.

الشروط الثلبثة قلٌلب؛ً فؤولها لا ٌرتؤي تجرٌد  وإذا ما شرحنا هذه

الأطراؾ المعنٌة عن الأسلحة كلٌاً. بل ٌتعهد بعدم شنِّ الهجوم المُسَلَّح على 

بعضها البعض، أٌاً كانت ذرابعها. كما لا ٌهرع وراء التفوق المُسَلَّح. بل 

قبَل احترامَ حقوقها وإمكانٌاتها فً تؤمٌنِ ضمانِ نفسها. ثانٌا؛ً لا ٌمكن  ٌَ

الحدٌث عن التفوق النهابً لطرؾٍ ما. قد ٌستَبِبُّ الاستقرار والسكون تحت 

قِ الأسلحة، ولكن، من المستحٌل نعت هذا الوضع بالسلبم. بل لا  ظل تَفَوُّ



98 
 

ٌدخُلُ السلبمُ جدولَ الأعمال إلا فً حالِ قَبُولِ الأطراؾ إٌقاؾَ الحرب بشكلٍ 

ح(؛ أٌاً كان الطرؾ المعنً )مُحِقاً أم متبادَل، دون تحقٌق التفوق )بالسلب

مُجحِفاً(. ثالثا؛ً تَعتَرِؾ الأطراؾ المعنٌة لدى حل القضاٌا باحترامِها للآلٌةِ 

المإسساتٌة الأخلبقٌة )الوجدانٌة( والسٌاسٌة للمجتمعات )أٌاً كان وضع 

ٌُعَرَّ  ؾُ الطرَفٌن أو المجتمعٌَن أو السلطتٌَن المعنٌتٌَن(. وضمن هذا الإطار 

ٌّةِ هدنة على أنها سلبم،  الشرطُ المسمى بـ"الحل السٌاسً". إذ ٌستحٌل تقٌٌمَ أ

 ما لم تَحتَوِ هذا الحل السٌاسً والأخلبقً.

تَدخُل السٌاسةُ الدٌمقراطٌةُ الأجندةَ فً ظل شروطِ السلبم المبدبٌة تلك، 

لبقٌة مكتَسِبَةً أهمٌةً لا استؽناء عنها. فلدى عملِ مإسساتِ المجتمع الأخ

هً مرحلة السٌاسة  –طبٌعٌاً  –والسٌاسٌة، تَكُون المرحلةُ البارزةُ للوسط 

الدٌمقراطٌة. والآمِلون باستتباب السلبم، علٌهم الإدراك أنه لا ٌمكن إحراز 

النجاح والنصر، إلا إذا أدت السٌاسةُ دورها على الأساس الأخلبقً. ٌنبؽً 

كُون  ٌَ فً وضعٌةِ السٌاسة الدٌمقراطٌة على طرؾٍ واحدٍ بؤقلِّ تقدٌر أن 

ضمن السلم. وفً حال العكس، فما ٌتحقق لن ٌذهب أبعد من كونه "لعبة 

السلبم" باسم الاحتكارات. تإدي السٌاسةُ الدٌمقراطٌةُ دوراً حٌاتٌاً ومصٌرٌاً 

فً هذه الحالة. إذ لٌس بالمقدور إنجاز مرحلةٍ سلمٌة ذات معنى، إلا فً 

ن قوى السٌاسة الدٌمقراطٌة حٌال قوى السلطة أو كنؾِ الحوار الدابر بٌ

ًٍّ متبادَل بٌن  الدولة المضادة. وما ٌتبقى لٌس سوى انجرارٌ وراء وقؾٍ زمن

ٌَشهَد الإنهاك من الحرب والمشقات  المتحاربٌن )الاحتكارات(، بحٌث 

اللوجستٌة والاقتصادٌة. وفً حال تلبفٌها والتؽلب علٌها، تستمر الحرب إلى 

قُ طرؾٍ ما. من هنا، لا تُسمى مثل هذه الأشكال بفترة السلبم، أن ٌتحق ق تَفَوُّ

بل ٌمكن تسمٌتها بوقؾ إطلبق النار الهادؾ إلى خوضِ حروبٍ أكثر 

كُون أيُّ وقؾٍ لإطلبقِ النار سلمٌاً، فإن إفساحَه الطرٌق أمام  ٌَ ضراوةً. ولكً 

 بؤهمٌة مبدبٌة.السلبم، وضمانَه بالشروطِ الثلبثة التً ذكرناها ٌتمٌز 



99 
 

ومثلما لوحِظ أحٌاناً، فالأوضاع التً ٌفوز بها الطرؾ المتمسك بالدفاع 

الذاتً )الطرؾ المُحِقّ( نهابٌاً أمرٌ ممكن. لكن الشروط الثلبثة لأجل السلبم 

لا تتؽٌر حتى فً هذه الحالة. فكما شوهِدَ فً الاشتراكٌة المشٌدة والعدٌد من 

ة والعادلة، فالهرعُ وراء السلطة والدولة حروب التحرر الوطنً المُحِقّ 

الخاصة بها، واستتباب الأمن والاستقرار فً ظل تلك السلطة والدولة، لا 

كُون إحلبل قوةٍ محلٌة  ٌَ كُونَ سلبماً. فما هو قابمٌ هذه المرة  ٌَ ٌمكن أن 

)رأسمالٌة الدولة أو الشرٌحة المسماة بالبورجوازٌة القومٌة( مَحَلَّ القوة 

ٌَت الأجنب ٌة )الاحتكارٌة(. والواقع السوسٌولوجً لن ٌتؽٌر، حتى لو سُمِّ

بالسلطة الاشتراكٌة. ذلك أن السلبم من حٌث المبدأ لٌس ظاهرةً متحققة 

قِ السلطة والدولة. ولا ٌمكن للسلبم أن ٌدخل الأجندة، ما لم تَقُم السلطةُ  بِتَفَوُّ

ٌة، القومٌة، اللبقومٌة، لا والدولةُ أٌاً كان اسمها )البورجوازٌة، الاشتراك

قَها مع القوى الدٌمقراطٌة. وفً نهاٌة المطاؾ،  فرق فً ذلك( بمشاطرةِ تفوَّ

فالسلبم هو الوفاق المشروط بٌن الدٌمقراطٌة والدولة. وأقاصٌص هذا 

بَ فً  ٌِّزاً زمنٌاً ومكانٌاً شاسعاً فً محك التارٌخ، حٌث جُرِّ الوفاق تحتل حَ

لأماكن. فكان هناك الطوٌل المدى والمبدبً منه. وكان العدٌد من الفترات وا

هناك ما نُكِثَ به حتى قبل جفاؾ حبره. لا تعٌش المجتمعاتُ منحصرةً فً 

ٌِّقَ علٌها الخناق  تؤسٌس قوى السلطة والدولة فقط. بل، ومهما ضُ

وحوصِرَت، فهً تَعرِؾُ كٌؾ تستمر بوجودها فً ظل هوٌاتها الأخلبقٌة 

ها وقَضٌضِها. وربما كانت هذه والسٌاسٌة الذا تٌة، ما دامت لم تُفْنَ بِقَضِّ

الحقٌقة الواقعة هً التً لم تُكتَب فً التارٌخ، مع أنها الحالةُ الأساسٌة 

 للحٌاة.

 

 



ٔٓٓ 
 

 الخاتمة

إن عدم النظر إلى المجتمع على أنه عبارة عن أقاصٌص الدولة 

ٌُساهِم فً اعتباره بؤنه الطبٌعة  –وعلى النقٌض  –والسلطة، بل  ٌِّنة؛ قد  المُعَ

تشكٌلِ علم اجتماعٍ أكثر واقعٌة. لا ٌمكن للسلطات والدول واحتكارات رأس 

المال أن تُبٌد المجتمع من الوسط فً أيِّ وقتٍ من الأوقات، مهما كانت 

شَت لدرجة ابتلبعِ المجتمع  ضخمة وثرٌة )فرعون وقارون (، ومهما تَوَحَّ

دها فً نهاٌة كما فً راهننا )اللوٌاثان ا ٌُحَدِّ لجدٌد(. ذلك أن المجتمع هو الذي 

د )الفاعل( فً أي  دُ )المنفعل( لا ٌمكنه احتلبل مكان المُحَدِّ المآل. والمُحَدَّ

زمنٍ كان. فحتى قوة السلطة الأكثر لمعاناً وبرٌقاً فً الدعاٌة الإعلبمٌة 

القوى الأكثر )مثلما فً ٌومنا(، لا تكفً لطمسِ أو حجبِ هذه الحقٌقة. إنها 

سفالةً، والتً تَبعَثُ على الشفقة لِتَخَفٌِّها وراء مظهرها الخارجً. ومقابل 

ذلك، فلن ٌفتقرَ المجتمع البشري للمعنى بتاتاً، بوصفه كٌانَ الطبٌعةِ الخارقَ 

 على الإطلبق منذ نشوبه.

لُ نظامُ الحضارة الدٌمقراطٌة موضوعَ الفصلِ اللبحق،  ٌُشَكِّ سوؾ 

نظامَ تفسٌرِ وعَلمَنَةِ وإعادةِ إنشاء المجتمع فً ظل هذه البرادٌؽما باعتباره 

 الأولٌة، سواءً بحاله القابمة تارٌخٌاً أو راهناً.

 

 

 

 

 



ٔٓٔ 
 

 الفهزس

 

 ٘ .................................................................................. مدخل

 9 .................................................. التارٌخً المجتمع قضٌة تعرٌؾ - أ

 8ٕ ............................................................. الاجتماعٌة القضاٌا -ب

 8ٕ ......................................................... :والدولة السلطة قضٌة -ٔ

 ٖ٘ .............................................. للمجتمع والسٌاسة الأخلبق قضٌة -ٕ

 ٓٗ ..........................................................الذهنٌة المجتمع قضاٌا -ٖ

 ٘ٗ ..................................................... الاقتصادٌة المجتمع قضاٌا -ٗ

 ٓ٘ ................................................. تمعالمج فً الصناعوٌة قضٌة -٘

 ٙ٘ .................................................... الأٌكولوجٌة المجتمع قضٌة -ٙ

 ٔٙ ..... السكانً والتعداد المرأة الأسرة، الاجتماعً، الجنسوي التعصب قضٌة -7

 8ٙ ...................................................... المجتمع فً التمدن قضٌة -8

 78 ...................................... المجتمع فً والبٌروقراطٌة الطبقة قضٌة -9

 8٘ .......................................... المجتمع فً والصحة لٌمالتع قضٌة -ٓٔ

 9ٓ ............................................ المجتمع فً العسكرتارٌة القضٌة -ٔٔ

 9٘ .................................... المجتمع فً والدٌمقراطٌة السلبم قضٌة – ٕٔ

 ٓٓٔ ............................................................................ الخاتمة

 

 

 



ٕٔٓ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


